
Title Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d'une
communauté villageoise japonaise

Sub Title 現代村落社会における神社の存在意義とその年中行事のあり方につ
いて

Author ガボリオ, マリ(Gaboriaud, Marie)
Publisher 慶應義塾大学日吉紀要刊行委員会

Publication
year

2009

Jtitle 慶應義塾大学日吉紀要. フランス語フランス文学 (Revue de Hiyoshi.
Langue et littérature françaises). No.49/50 (2009. ) ,p.289- 319 

JaLC DOI
Abstract
Notes Mélanges dédiés à la mémoire du professeur OGATA Akio =

小潟昭夫教授追悼論文集
Genre Departmental Bulletin Paper
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara

_id=AN10030184-20091225-0289

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会また
は出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守し
てご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to
the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese
Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 289

Le sanctuaire et ses rites saisonniers 
dans la vie quotidienne d’une 

communauté villageoise japonaise

Marie Gaboriaud

Dans les hameaux japonais, on trouve généralement un sanctuaire 
shintô où est vénérée la divinité protectrice de la communauté. Les 
divinités célébrées dans ces sanctuaires sont souvent celles des premières 
concentrations de maisons qui ont déterminé la naissance des hameaux 
actuels. Les pratiques cultuelles qui s’y déroulent sont essentiellement 
communautaires. Le sanctuaire est par conséquent le symbole de l’identité et 
de la cohésion du hameau. Il forme avec les autres organisations sociales et 
économiques, la structure fondamentale de la société villageoise.

L’objectif de cette étude1）est d’examiner la place qu’occupe aujourd’hui 

1）C’est lors de nos enquêtes dans ce hameau, et plus précisément sur ses 
changements socio-économiques depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale 
que nous nous sommes intéressée au domaine « religieux » parce qu’il est 
étroitement lié au domaine social et qu’il pouvait nous apporter des éléments 
complémentaires pour mieux comprendre l’histoire du hameau, ce qui en fait 
son identité. La méthode utilisée pour cette étude a consisté en une observation 
directe des différents rituels pendant des séjours échelonnés notamment sur 
les deux dernières années et des entretiens auprès des personnes concernées. 
A cette occasion, nous voudrions de nouveau remercier tous les habitants de 
leur gentillesse et tout particulièrement pour cette enquête, M. Domon Kôki, 
responsable de l’association des « paroissiens » (ujiko sôdai), et M. Satô, 
officiant du sanctuaire, qui nous ont donné l’opportunité d’assister à des rituels 
généralement réservés aux membres de la communauté villagoise et qui ont 



290

le sanctuaire dans la vie quotidienne d’un hameau du département de 
Yamagata, dans le nord-est du Japon, à travers ses rites annuels. Comme 
pour la plupart des sanctuaires des hameaux environnants, l’origine du 
culte de la divinité tutélaire principale coïnciderait avec l’installation des 
premiers colons du village qui y célèbraient le culte de la divinité protectrice 
de leur lignée (ujigami) et qui, au fil du temps, serait devenue celle de la 
communauté villageoise dans sa totalité. Comme c’est généralement le 
cas dans les zones rurales, nombreuses y sont les maisons occupées depuis 
plusieurs générations, voire des siècles pour certaines, par les mêmes lignées 
familiales qui y ont perpétué certaines traditions et croyances.

Après avoir retracé dans ses grandes lignes l’historique du hameau et 
de son sanctuaire, nous nous pencherons sur ses rites saisonniers en relation 
pour la plupart avec le calendrier des travaux agraires et leur importance 
dans le quotidien des habitants. Nous nous intéresserons plus en détail à un 
rituel spécifique qui est celui de la rizière « sacrée » (saidensai) et qui n’est 
célébré actuellement dans les environs qu’ici. Nous essaierons d’analyser sa 
signification et les facteurs qui ont contribué à sa continuité jusqu’à présent, 
en dépit des mutations profondes dont le hameau a été l’objet depuis une 
trentaine d’années, notamment la baisse du nombre d’exploitants agricoles 
ainsi que de la population qui ne montre pas toujours, par sa participation, un 
grand intérêt aujourd’hui pour les célébrations rituelles du sanctuaire.

bien voulu répondre avec patience et intérêt à nos questions. Pour préserver 
l’intimité du hameau, il est appelé le hameau N.
La transcription des mots japonais est celle du système Hepburn modifié. Les 
voyelles longues sont marquées par un accent circonflexe: ô, û. Quant aux 
noms japonais de personnes, ils sont donnés selon l’usage au Japon: le nom de 
famille précédant le prénom.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 291

1. Le hameau et sa région environnante

1.1 Situation géographique et données générales
Le hameau N est situé dans le département de Yamagata2） au nord-est de 

la plaine de Shônai3）, non loin de la ville de Sakata à laquelle il a été rattaché 
en 195� avec les neuf grandes circonscriptions (ôaza) formant l’ancienne 
commune de Kitahirata (Kitahirata mura�）). On y compte aujourd’hui 
56 foyers. Les activités agricoles y ont perdu de leur importance comme 
partout ailleurs. Si dans les années soixante, toutes les maisons vivaient de 
la riziculture, aujourd’hui, sur les 28 exploitations du hameau5）, 27 sont des 

2）C’est un des six départements de la région du Tôhôku (nord-est de l’île 
principale de Honshû). 

3）Une des quatre régions formant le département de Yamagata. C’est encore 
aujourd’hui une des régions rizicoles les plus importantes du Japon. En 1880, 
les rizières y occupaient déjà près de 80 % des terres cultivées. A l’époque 
d’Edo (1603−1867), la famille Sakai qui a régné sur le fief de Shônai de 1622 
à la restauration de Meiji (1868) est à l’origine d’une importante extension 
des rizières et de travaux d’irrigation considérables. Après l’ouverture en 1671 
d’une route maritime entre la ville de Sakata et la capitale Edo, le commerce 
du riz y était devenu très prospère. A partir de l’ère Meiji (1868−1912), 
certains propriétaires terriens à commencer par la maison Homma, le plus 
grand de la région et du Japon, jouèrent un grand rôle dans le développement 
de la riziculture. (Nouvelles variétés de plants de riz, d’engrais, nombreux 
contrôles sur la qualité du riz pour mieux le commercialiser, concentration des 
terres pour une meilleure productivité, importants travaux pour l’irrigation de 
la plaine de Shônai...). 

�）Le mot mura signifie ici le village, c’est-à-dire la commune administrative 
remontant à l’organisation des municipalités en 1888, par le gouvernement 
de Meiji. Pour les villageois, le mura est l’équivalent de ce qu’ils désignent 
habituellement sous le nom de buraku (hameau), qui correspond en fait à l’ancien 
village d’avant les regroupements administratifs. Nous emploierons, dans cette 
étude, le terme « hameau » pour désigner les mots buraku, shûraku. 

5）Chiffres du recensement de l’agriculture (2005) effectué tous les 5 ans. 



292

exploitations agricoles à temps partiel. Ne pouvant vivre exclusivement de 
leur revenu agricole, la plupart des chefs de famille ont un emploi salarié à 
l’extérieur du hameau. Lors du dernier recensement de la population (2005), 
le hameau N regroupe une population de 23� habitants, soit 35% de moins 
qu’en 1960 (360). Cependant, malgré la baisse de la population totale, le 
nombre de foyers est resté étrangement stable6）. Même si les modes de vie ont 
radicalement changé, on y retrouve presque toutes les familles qui y résidaient 
avant la Seconde Guerre mondiale. Certaines sont installées là depuis des 
siècles. La chute du taux de natalité et la scolarité plus longue des enfants 
en ville où ils restent par la suite le plus souvent pour y travailler, semblent 
bien être les causes essentielles du dépeuplement progressif du hameau ainsi 
que ceux des environs (Tableau 1). Les personnes âgées vivant seules sont 
aujourd’hui en augmentation régulière. Les familles abritant trois générations 
y sont toutefois encore nombreuses, notamment parmi les foyers agricoles.

Ce hameau est typique de la plaine de Shônai. Autour des maisons 
regroupées s’étend à perte de vue un parcellaire de rizières soigneusement 
aligné et délimité, héritage des générations qui les ont travaillées et des 
divers travaux de remembrements qui y ont été effectués à différentes 
époques. L’apparence extérieure des maisons, leur grandeur, leur forme, leur 
jardin permettent de distinguer encore les plus anciennes, surtout celles des 
grands exploitants qui formaient les pivots de la vie politique et économique 
du hameau avant la réforme agraire de 19�6.

Le sanctuaire shintô (Inari jinja) et le temple bouddhique (Sôenji) sont 

Sur les 28 exploitations agricoles, une seule l’est à plein temps et sur les 27 
exploitations à temps partiel, 26 ont des revenus salariés plus importants que 
leur revenu agricole. En 1960, près de 95% des foyers étaient des exploitations 
agricoles dont 63% l’étaient à plein temps.

6）En 1960, on compte 57 foyers, En 2005, 56 foyers. Une maison est actuellement 
inhabitée. 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 293

Tableau 1: Les hameaux formant l'ancienne commune de Kitahirata

Noms des 
hameaux

（villages 
avant la fusion 

de 1876）

Date 
approximative 
de fondation

Sanctuaires shintô
（fondation）

Temples 
bouddhiques
（fondation）

Nombre de foyers
（foyers agricoles）

population

1875 2005

Kubota 150�−21 Kumano Jinja 
熊野神社

10（10） 11（11）

73 53

Soneda 157�
Hachiman Jinja 
八幡神社

（vers 157�）

Keidenji 
（Secte Sôtôshu） 13（13） 11（7）

曹洞宗慶伝寺
（1633） 82 �1

Furuaodo 1182−85
Suwa Jinja 
諏訪神社

（1�90）

10（9） 13（5）

53 ��

Hameau N 1573−92

Inari Jinja
 稲荷神社

（1573−92）
（Meiji: sanctuaire 
de village, sonsha）

Sôenji 
（Secte Sôtôshu） �6（�3） 56（28）

曹洞宗宗淵寺
（1607） 288

23�

（Minamikoya）
1716−1736
Intégré au hameau 
N en 1876

1（1）

�

Ennoji 1508
Shinzan Jinja 
新山神社

（vers 1508）

Hontokuji 
（Secte Sôtôshu） 16（16） 21（15）

曹洞宗本徳寺
（1633） 100

75

（Nakakôya）
Inconnue
Intégré à Ennoji 
en 1876

Kumano Jinja 
熊野神社

（17�� 年）

3（3）

17

Nunome 1185−90
Inari Jinja
 稲荷神社

（1185−90）

22（21） 23（13）

13� 98



294

Urushisone （1876） Fusion des � villages ci-dessous

（Kami-
Urushisone） 133�−38

Kumano Jinja 
熊野神社

（139�−1�28）

35（33） 153（62）

185

6�6

Isurugi Jinja 
石動神社

（Naka-
Urushisone） 1278−88

Hachiman Jinja 
八幡神社

（1711−16）

Myôshôji 
（Secte Sôtôshu）

2�（23）

155曹洞宗明照寺
（163�）

（Kamo-
Urushisone） Inconnue

Takaoka Jinja 
鷹岡神社

（1636）

�3（�2）

307

（Machiya） Inconnue Sumiyoshi Jinja 
住吉神社

1�（1�）

100

Nakanosone 139�−1�28

Kôtai Jinja 
皇大神社

（139�−1�28）
（Meiji: sanctuaire 
de village, sonsha）
Hachiman Jinja 
八幡神社

（157�）

Senhôji
(Secte Sôtôshu) �2（�0） �5（27）

曹洞宗泉宝寺
（1559） 272 188

Kamikôya après 139�−1�28
Kôtai Jinja 
皇大神社

（1673）

11（11）
71

8（5）
38

Makisone 1521−28

Hachiman Jinja 
八幡神社

（1521−28）
（Meiji: sanctuaire 
de village, sonsha）

52（52）
319

60（20）
192

Sources: Nihon Rekishi Chimei Taikei (1990), pp. 6�8−851, Sakata-shi Shi Hensan-shitsu 
(2001), pp. �30−��3. Nombre de foyers et population totale: recensement de la population 
(Kokusei chôsa). Concernant le nombre de foyers agricoles, recensement de l’agriculture 
(Nôgyô censasu). Pour l’année 1875, registres civils (koseki-bo), Kitahirata Kôminkan 
Kyôdo-shi Kenkyû Iinkai (1985), pp. 75−86.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 295

les deux pôles principaux de la vie religieuse du hameau. Toutes les maisons 
ont leur tombe familiale au cimetière rattaché au temple, auxquelles s’ajoutent 
d’autres tombes de familles extérieures. La salle publique située tout près du 
temple constitue un lieu communautaire important. Une petite rivière partage 
équitablement le hameau en deux: la partie nord, 28 maisons et la partie sud, 
29 maisons. Dans l’enceinte du sanctuaire et au bord des chemins, des stèles 
comme celle évoquant le dieu de la nourriture7）, de petits oratoires, nous 
rappellent la ferveur des habitants d’autrefois souvent regroupés en confréries8） 
pour obtenir la protection des dieux.

1.2 Petit historique
La fondation du hameau n’est pas précisément connue9）. Des traces 

de présence humaine datant de l’époque de Heian (79�−1185) ont été 
retrouvées, au nord du hameau actuel10）. Les fouilles effectuées ont montré 
qu’il s’agissait de petits groupes de maisons éparpillés ici et là plutôt que d’un 
habitat groupé. Il ne reste aucun témoignage sur la vie pendant les premiers 

7）Ukemochi no kami. C’est le dieu de la nourriture. Il apparaît dans les livres de 
référence fondamentaux les plus anciens comme le Nihon shôki (720) (Annales 
de l’histoire du Japon) et le Kojiki (712) (Récits des temps anciens) sous le 
nom de Ogetsu-hime no kami. On peut lire « Pour la sécurité de notre village » 
(Mura-chû anzen) un peu partout, notamment gravé sur les stèles.

8）A l’époque d’Edo (1603−1867), les confréries (kô), soit des groupes de 
croyances populaires étaient présentes un peu partout. Nous en reparlerons un 
peu plus loin. (Voir note 18).

9）Sur l’histoire du hameau, Kitahirata Kôminkan,1985, pp.16−26. Nihon 
Rekishi Chimei Taikei, 1990, p. 8�9. Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, 200�, pp. 
18−26, 9�−95. 

10）Fouilles effectuées avant le grand remembrement effectué dans les années 
1980, qui permit d’agrandir et d’uniformiser le parcellaire des rizières. 
Yamagata-ken Kyôiku Iinkai, 1983−198�. Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op. 
cit., p. 9�.



296

siècles et très peu concernant l’ère Meiji (1868−1912), probablement à cause 
des nombreux incendies qu’il y a eu, notamment celui de 188511）.

En raison sans doute des fréquentes inondations dont souffrait cette 
région, les habitants ont dû peu à peu changer l’emplacement de leur village 
vers le sud, dans un endroit plus sûr, à l’endroit où il se trouve actuellement, 
comme ce fut le cas d’autres villages voisins dont certains ont été développés 
vers la même époque et dont les fondateurs sont pour ainsi dire tous d’origine 
guerrière. Selon les premières sources écrites existantes, il semblerait avoir 
été fondé par des vassaux du seigneur Ikeda Sanukonokami12）, après la chute 
du château Asahiyama durant l’ère Tenshô (1573−92)13）.

Selon les registres d’état civil (koseki-bo) de 1875, la population était 
de 288 habitants répartis en �6 maisons1�）. Plus de la moitié des 56 familles 
actuelles y étaient enregistrées15）. Avant la Seconde Guerre mondiale, le 
hameau N était dominé par les grands propriétaires terriens non-résidents 
(fuzai jinushi) qui s’étaient emparés de la plus grande partie des terres16） et 

11）Kitahirata Kôminkan, op.cit., p. 18.
12）Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op.cit., p. 9�.
13）Nihon Rekishi Chimei Taikei, op.cit, p. 8�9. (Leurs descendants habitent 

toujours le hameau.) Le château Asahiyama se trouvait dans la région, dans les 
Monts Dewa. Kadokawa Nihon Chimei Daijiten (Yamagata-Ken), pp. 7�−75. 
(Dewa-sanzan: trois monts: Gassan, Yudono-san, Haguro-san). Comme nous 
l’avons souligné, il devait y avoir déjà des familles installées ici. 

1�）Il y avait �3 exploitations agricoles. Un artisan, un vétérinaire et un officiant 
shintoïste habitaient également le hameau, d’où un total de �6 maisons. 
Kitahirata Kominkan, op.cit, p. 80.

15）En 1876, le hameau voisin Minamikôya qui ne comptait alors qu’une seule 
maison a été intégré au hameau N. Entre 1716−1736, après avoir défriché de 
nouvelles rizières au nord du hameau, cette famille, une de celles fondatrices 
du hameau N était partie s’installer là-bas.

16）Il n’y avait pas de grands propriétaires terriens résidant dans ce hameau. 
Le plus grand ne possédait que 8 hectares de terres. Il en cultivait lui-même 
environ 5 hectares et donnait le restant en fermage à des gens du hameau. 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 297

qui les donnaient à cultiver aux villageois en échange de fermages en nature, 
c’est-à-dire en riz, s’élevant parfois à plus de la moitié de leur récolte. Les 
conditions de vie y étaient dures. La région de Shônai est connue pour le 
développement de la grande propriété foncière qui avait commencé au milieu 
de la période d’Edo (1603−1867) et qui connut son apogée dans les années 
de l’ère Meiji (1868−1912). Les émeutes paysannes y ont été nombreuses. 
Après la réforme agraire de 19�6, chaque cultivateur devint propriétaire de 
ses terres.

2. Le sanctuaire et la communauté villageoise

2.1 Caractéristiques du hameau 
Le hameau comprend encore de nombreuses associations internes 

(assemblée du hameau, groupes de voisinage...) et des réseaux de relations 
complexes liant encore fortement les maisons entre elles, séculaires de ces 
régions rizicoles qui imposaient dans les temps passés pour assurer la survie 
des familles partageant le même moyen de subsistance, une coopération 
constante et un habitat de type groupé. L’insuffisance de leurs moyens 
économiques et techniques, leur faible productivité, leur isolement rendaient 
indispensables l’interdépendance et l’entraide entre les villageois (travaux 
agricoles, funérailles, incendies, constructions de maison...). Des rites 
religieux renforçaient également les liens entre les maisons souvent déjà 
unies pour un grand nombre d’entre elles, par des relations de parenté. Une 
de ces associations de maisons était le dôzoku-dan (groupe de même parenté) 
qui peut être défini comme une association de maisons constituée au sommet 
par une maison principale (honke) et des maisons-branches (bunke) qui 
reconnaissent mutuellement leur liens généalogiques et vénèrent les mêmes 
ancêtres, les mêmes divinités, ceux de la maison principale. Un hameau 
pouvait être constitué par un seul ou plusieurs de ces groupes familiaux. Si 
la cohésion du groupe était forte, ce dôzoku pouvait être le pivot de la vie 



298

sociale, économique, politique et religieuse du hameau. Là où la maison 
principale avait perdu sa base économique, les relations entre la branche 
aînée et les branches cadettes apparaissaient sous des formes plus égalitaires. 
La fonction principale du dôzoku qui était à l’origine d’assurer la production 
agricole de la maison fondatrice en échange de sa protection a perdu toute 
signification après la réforme agraire de 19�6 où tous les exploitants sont 
devenus propriétaires des terres qu’ils cultivaient. Par ailleurs, avec le 
développement industriel et l’urbanisation, les petits exploitants ont pu 
trouver des emplois dans d’autres secteurs. Ainsi, les liens entre les maisons 
de ces groupes familiaux se sont relâchés et se manifestent aujourd’hui 
surtout lors des cérémonies liées au culte des ancêtres ou d’autres réunions 
importantes de famille.

Le hameau N s’est développé par l’établissement de ces groupes 
familiaux. Aujourd’hui, 77.2% des maisons sont liées par ce genre de relations 
(10 groupements). Le groupe de familles le plus important et également 
l’un des plus anciens du hameau est le groupe familial Ikeda constitué de 17 
maisons, soit environ 30% du total des foyers actuels. La maison principale 
d’origine guerrière est une des maisons fondatrices du hameau.

La maison (ie) est l’unité fondamentale de la communauté villageoise. 
En dépit de la réforme du code civil de 19�7, qui a aboli le système de la 
maison (ie seido)17）, dans les zones rurales notamment, la succession se 

17）En 1898, le Code civil de Meiji centré autour de l’institution de la maison 
(ie seido) en fit une unité légale et renforça les droits du chef de famille. La 
règle de succession était la suivante: un seul fils, de préférence l’aîné, au 
besoin adoptif (yôshi), ou gendre adopté (muko-yôshi) héritait de la direction 
de la maison et de la plus grande partie, sinon la totalité des biens. L’individu 
dont l’identité était définie par l’appartenance à une maison, n’était qu’un 
membre de ce groupe perpétuel. À partir de 19�7, les registres d’état civil ont 
été transformés en un document d’état civil, établi au moment du mariage et 
détenu par les mairies. Ils ne sont plus édifiés au titre de la maison (ie/ko) mais 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 299

fait souvent encore de préférence selon le principe de la primogéniture 
masculine. L’aîné prend en charge la maison, la gestion des terres, les soins 
accordés aux parents âgés, la continuation du culte des ancêtres et s’efforce 
de transmettre à son héritier de la même façon tous les biens jugés essentiels 
à la perpétuation du lignage: le patrimoine, le nom, le culte des ancêtres. 
On a recours à l’adoption quand il n’y a pas d’héritier, pour maintenir la 
continuité généalogique. La superficie exiguë des propriétés explique en 
partie ce phénomène. Mais c’est surtout le culte des ancêtres qui est l’élément 
moteur de la perpétuation de ces familles qui transmettent de génération en 
génération tout ce qui les caractérise, de leur attachement à la terre de leur 
lignée.

Dans chaque maison du hameau, se trouve l’autel des ancêtres où y sont 
déposées des offrandes et devant lequel on se recueille chaque jour. Juste 
au dessus, se trouve l’autel domestique shintô qui renferme des talismans 
(fuda), ceux de la divinité tutélaire de la famille et des différents sanctuaires 
dont la maison vénère les cultes. C’est le talisman du sanctuaire d’Ise que 
l’on trouve au centre et à côté souvent ceux des monts Dewa ou du mont 
Chôkai que les maisons vénèrent au sein d’une confrérie (kô) depuis très 
longtemps18）.

de la famille conjugale (kazoku), portant le même nom de famille et ayant le 
même lieu d’enregistrement (honseki). Chaque enfant a le droit de recevoir une 
part égale de l’héritage. Pour plus de détails, voir Gaboriaud Marie 200�, pp. 
213−21�.

18）Dans le hameau N, il existe 3 groupes prédominants. Parmi les groupes de 
croyances populaires liées à des sanctuaires célèbres, la confrérie d’Ise (Ise-kô) 
où sont regroupées toutes les maisons est la plus représentative et son origine 
est très ancienne. « Il n’y a pour ainsi dire pas de hameau où n’y a pas ou n’y a 
pas eu de confrérie d’Ise. » Suzuki Eitarô, 1968, p. 321.

La confrérie du mont Chôkai (Chôkaisan-kô) et celle des monts Dewa 
(Dewasansan-kô), noms de monts proches du hameau font aussi l’objet d’un 
culte par toutes les familles. Les talismans sont distribués chaque année. 



300

2.2. Le sanctuaire Inari et le culte de la divinité tutélaire
Le sanctuaire Inari19） est situé au centre du hameau, près de la rivière, 

mais dans un endroit retiré, entouré d’arbres centenaires. Excepté les jours de 
cérémonies le concernant, il est la plupart du temps fermé et plongé dans le 
silence. A l’entrée de son enceinte sacrée se dresse un imposant portique20）. 
Les habitants appellent la demeure de la divinité tutélaire o-miya (sanctuaire, 
précédé de la particule honorifique 0). Le même terme est le plus souvent 
utilisé pour désigner la divinité protectrice (les termes ujigami, chijugami, 
ubusunagami21） ne sont guère employés dans les conversations). Leur image 
des divinités est plutôt vague. En plus de la divinité tutélaire principale du 
hameau, ce sanctuaire est consacré à deux autres, comme nous le verrons 
plus loin. Les habitants ne connaissent en général pas leur nom. Pour eux, le 
sanctuaire, les divinités se confondent en un tout (o miya). (Photos 1−2).

Ces groupes ont perdu leur strict caractère religieux mais leurs réunions leur 
permettent de se divertir, de partir en petit groupe  dans les endroits vénérés. 
D’autres confréries regroupent quelques maisons: Yasaka-kô, Kôshin-kô. 
Il existe aussi un groupe affilié au temple bouddhique, Nenbutsu-kô qui se 
réunit � ou 5 fois par an dans le temple. Ce groupe composé exclusivement de 
femmes d’un certain âge joue un rôle communautaire important notamment 
lors des veillées funèbres où quelques membres se rendent au domicile du 
défunt. 

19）Kitahirata Kôminkan Kyôdoshi Kenkyû Iinkai, op.cit., pp. 93−95. Niiaodo 
Shishi Hensan Iinkai, 200�, p. 28.

20）Dans l’enceinte, se trouvent un bassin d’eau pour se purifier avant de s’adresser 
aux divinités, un bâtiment renfermant les documents et les objets précieux du 
sanctuaire et divers stèles et oratoires en pierre en hommage à d’autres cultes.

21）Ces trois termes, ujigami, dieu protecteur de tous les membres d’une 
même lignée (uji), ubusunagami, dieu de la terre natale et chijugami, dieu 
protecteur ont fini par être considérés comme étant une même entité, la divinité 
protectrice de toute la communauté rituelle. Ils sont plus ou moins utilisés 
selon les régions. Voir Harada Toshiaki, op. cit., pp. 107−112.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 301

2.3. Rappels historiques
Faute de documents, il nous est difficile de dire de quand date 

exactement la fondation du sanctuaire Inari. Selon les historiens locaux, 
vers 157522）, soit peu de temps après celle du hameau. le sanctuaire aurait 
été reconstruit à l’emplacement actuel et la divinité tutélaire du sanctuaire 
semblerait déjà être celle du sanctuaire principal Inari23）, Uka no mitama. 
On ne dispose d’aucune information sur la nature du bâtiment. Il a été de 
nouveau reconstruit en 1607, l’année de la fondation du temple bouddhique 

22）Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op.cit., p. 28.
23）Le sanctuaire Fushimi Inari (Fushimi Inari taisha) situé à Kyôto est le 

sanctuaire principal de tous les milliers de sanctuaires Inari répandus dans 
tout le Japon. Inari est l’abréviation du mot inenari qui signifie « aider à la 
croissance du riz sur pied ». Son origine remonterait au 2ème mois de l’année 
711, le premier jour du cheval, (Hatsu uma) lorsque Hata no Irogu, issu d’une 
famille coréenne immigrée au Japon rendit pour la première fois un culte aux 
divinités. Dictionnaire historique du Japon (2002), p. 1167. Ce fut à l’origine 
une divinité des céréales qui étendit son domaine au commerce et à l’industrie 
ainsi qu’aux habitations (yashiki gami). Le renard, son messager, est présent 
dans tous les sanctuaires Inari, dans les plus petites chapelles. A l’époque d’Edo, 
le culte d’Inari se répandit chez les gens du commun. Ce fut vers cette période 
qu’apparurent les confréries Inari-kô. 

1. Le sanctuaire Inari 2. Le sanctuaire vu de l’arrière



302

Sôenji (de la secte Sôtôshu)2�） et en 1692, il aurait reçu de la famille 
Yoshida25） de Kyôto, le tamagushi (symbole de la présence divine) du 
sanctuaire Inari. Durant l’époque où les cultes Shintô et bouddhique étaient 
en étroite relation, une statue de Kannon était l’objet de vénération dans le 
sanctuaire (1715). En 1803, une petite chapelle lui était consacrée dans son 
enceinte. Les réformes religieuses de l’ère Meiji qui établirent la séparation 
entre le bouddhisme et le shintô (jinbutsu bunri) qui avaient cohabité 
pendant plus de 1000 ans et l’instauration du shintôïsme d’État, entraînèrent 
de grands bouleversements et un affaiblissement, voire une disparition de 
cultes et de croyances traditionnelles. En 1872, le gouvernement classa 
les sanctuaires selon différents rangs26）. Le sanctuaire Inari obtint le statut 
de sanctuaire de village (sonsha) en 1876 avec deux autres sanctuaires de 
l’ancienne commune de Kitahirata, ce qui lui permit d’assurer par la suite 
un cycle complet de rites célébrés par un officiant et de recevoir une aide 
financière, contrairement aux petits sanctuaires sans rang (mukaku-sha). Le 
sanctuaire incarnait alors l’identité du hameau et dominait par son statut. Les 
rites devinrent donc plus unifiés. Ce système de classification des sanctuaires 
a été officiellement aboli en 19�627）avec la séparation de la religion de l’État. 

2�）En 1803, on y recensait 51 maisons et une population de 312 personnes. 
Nihon Rekishi Chimei Taikei, op.cit., p. 8�9.

25）Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op. cit., p. 29. Du Moyen Âge (Xlle−XVle 
siècles) jusqu’à la fin de l’époque d’Edo (1603−1867), plus de la moitié 
des sanctuaires étaient administrés par les temples bouddhiques. A partir de 
l’époque Muromachi, (1336−1573) nombreux sont les sanctuaires qui s’affilient 
au sanctuaire Yoshida de Kyôto. Berque Augustin (ed.), 199�, pp. ��6−��7.

26）Les sanctuaires d’État (kansha) (comprenant les sanctuaires nationaux et 
régionaux) et les autres (shosha) (comprenant ceux des départements, des 
districts, des villages).

27）Le statut du sanctuaire de cette époque est toujours resté inscrit à l’entrée, 
alors que l’armée d’occupation avait donné l’ordre de l’effacer. Les 
sanctuaires gérés par les communautés locales sont placés depuis 19�6 sous la 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 303

On peut penser que les rituels d’aujourd’hui ont été enracinés à cette époque 
et même s’ils ont pris une forme simplifiée mais toujours très rigoureuse, ils 
se sont perpétués jusqu’à nos jours.

En 1906, les cultes des divinités de deux petits sanctuaires28）, le 
sanctuaire Suwa dont la divinité tutélaire était celle de la famille Domon 
(ujigami) et le sanctuaire Hôryu (divinité tutélaire du groupe familial 
Ikeda furent intégrés dans le sanctuaire Inari29）. Ces familles célébrent 
toujours leurs divinités anscestrales en plus de celle de la communauté. Le 
gouvernement de Meiji avait depuis 1906 imposé le regroupement de petits 
sanctuaires dans l’enceinte des sanctuaires principaux (jinja goshi)30） ou 
l’intégration de leur culte de la divinité titulaire dans ces sanctuaires afin de 
réduire les dépenses de fonctionnement et d’entretien de l’État mais aussi 
pour mieux contrôler la société rurale. Dans les hameaux formant l’ancienne 
commune de Kitahirata, Il y eut des suppressions de petits sanctuaires dont 
les divinités tutélaires furent incorporées à d’autres sanctuaires. Cependant, 
il est intéressant de noter que les sanctuaires des petits villages qui ont 
fusionnés avec d’autres villages plus grands n’ont pas disparu contrairement 
à certains endroits et si leur statut est moins important que celui du sanctuaire 
de la divinité tutélaire de la circonscription avec laquelle ils ont fusionné, à la 
suite du regroupement administratif de 1876, les mêmes familles continuent 
encore aujourd’hui de les vénérer. C’est pour cette raison qu’on peut trouver 
parfois plusieurs sanctuaires dans une communauté villageoise (Tableau 1).

responsabilité administrative du bureau central des sanctuaires (Jinja-Honchô) 
à travers ses sections locales.

28）Les autres divinités vénérées sont Sarutahiko no mikoto (sanctuaire Hôryu) 
et Tateminakata no mikoto (sanctuaire Suwa). Il s’agissait de humbles 
chapelles.

29）Yamagata-ken jinja-shi,19�3, p. 376.
30）Leur nombre diminua de 37%. Nihon-shi Kôjien, 1997, p. 1138.



304

2.4. Le sanctuaire et son association de “paroissiens”
Le sanctuaire Inari et l’association de ses “paroissiens” (ujiko)31）

constituent encore une des organisations fondamentales du hameau qui 
rassemblent sans exception toutes les maisons. Le sanctuaire, propriété 
collective du hameau est administré par la communauté villageoise. Les chefs 
de famille élisent dans le cadre de l’assemblée du hameau, pour deux ans, 
cinq représentants (ujiko sôdai) qui ont la charge de tout ce qui concerne le 
sanctuaire, son entretien, l’organisation de ses rituels avec l’officiant. Selon la 
liste des responsables de l’association, du début de l’ère Meiji (1868−1912) 
jusqu’au lendemain de la Seconde Guerre mondiale, c’étaient souvent les 
mêmes familles qui occupaient ces fonctions32）, des familles anciennes qui 
avaient un certain pouvoir social et économique. Non loin du sanctuaire, se 
trouve encore la maison qui a sans doute occupé de génération en génération 
la fonction d’officiant durant des siècles et qu’on a encore l’habitude d’appeler 
Tayû sama33）. Déjà en 1599, son nom était cité3�）. Au début de l’ère Meiji, 
cette famille a toujours le statut d’officiant du sanctuaire et l’aura jusqu’en 
1929. De nos jours, il y a plus de rotations mais certaines personnes cumulent 
souvent plusieurs mandats pour des raisons de disponibilité.

Le système de financement du sanctuaire est basé sur une contribution35） 
uniforme annuelle que verse chaque maison et des dons faits au sanctuaire 

31）A l’origine, ujibito (membres d’un clan). Puis l’ujigami, divinité protectrice 
d’une famille se transforma en divinité protectrice de toute une communauté 
locale, et les ujiko vinrent également à être considérés comme des personnes 
appartenant à cette communauté rituelle. Au début de l’ère Meiji, les ujiko 
devaient enregistrer le nom du sanctuaire de leur divinité protectrice dans les 
registres d’état civil (koseki bo).

32）Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op.cit., pp. 23�−235.
33）On appelait autrefois l’officiant, Tayû sama.
3�）Niiaodo Shishi Hensan Iinkai, op.cit., p. 29.
35）9000 yen environ par an.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 305

(sake, objets rituels, espèces...). Les contributions théoriquement volontaires 
depuis l’abolition du Shintô d’État en 19�5 sont recueillies par le responsable 
du budget du sanctuaire.

L’officiant36） vient d’un hameau voisin. Cette famille a la charge des 
rituels du sanctuaire Inari. depuis une quarantaine d’années (troisième 
génération). Il est l’intermédiaire entre le monde divin et la communauté 
dans sa totalité. Aucune personne du hameau n’a occupé depuis 1929 cette 
fonction qui se transmet en principe, de génération en génération.

3. Calendrier rituel du sanctuaire

Dans les temps anciens, les paysans ne pouvaient s’en remettre qu’aux 
pouvoirs des dieux pour s’assurer leur protection contre les calamités 
naturelles. Ainsi, comme dans toutes les sociétés agraires, le calendrier 
rituel et les saisons des travaux agricoles étaient en étroite relation. Les 
travaux agricoles rythmaient la vie des gens. Au Japon, l’année était centrée 
sur le printemps où les travaux agricoles commençaient notamment avec 
le repiquage du riz et l’automne où on le récoltait. Deux grandes fêtes 
venaient débuter et clore ces deux périodes très importantes pour les gens 
dont c’était souvent l’unique moyen de subsistance. Ces deux fêtes étaient 
celle du printemps, Kinensai et celle de l’automne Niinamesai, qui était la 
plus importante. Les fêtes étaient l’occasion de renforcer la communauté, 
de la revivifier périodiquement. C’était le moment de la rencontre entre les 
hommes et les divinités. Elles constituaient une des rares occasions de se 
distraire, de boire et de mieux manger.

De nombreux rites ont disparu37）, avec le temps et surtout après les 

36）Dans le hameau, on l’appelle gûji. (Le terme général est kannushi, maître 
des dieux).

37）Voir Caillet Laurence, 1981. Cet ouvrage décrit le cycle des rites populaires 
liés aux saisons existants dans les campagnes jusqu’aux années cinquante. 



306

bouleversements qu’ont connu les campagnes japonaises vers la fin des 
années cinquante lors de la haute croissance économique. Certains avaient 
perdu toute leur utilité. Ils pouvaient être différents d’une région à l’autre, 
d’un hameau à l’autre. Toutefois, certains se retrouvent encore dans de 
nombreux villages, notamment la fête du printemps destinée à favoriser 
l’abondance de la récolte et celle de l’automne en remerciement des produits 
récoltés. Mais la fête rituelle de la divinité tutélaire qui a lieu à la même 
date, chaque année est la plus importante. Les cérémoniels sont le plus 
souvent conformes aux normes de la liturgie officielle38） et par conséquent 
se ressemblent. Selon l’importance, le but spécifique de la cérémonie, les 
lectures de textes (norito), les offrandes, la longueur du rituel, peuvent varier.

Le déroulement des rituels du sanctuaire Inari est dans ses grandes 
lignes le même. La cérémonie commence par les rites de purification des 
lieux, des personnes qui y assistent dans le bâtiment cérémoniel. Puis, cést le 
recueillement, l’ouverture des portes du sanctuaire principal où se trouve le 
support matériel de la divinité39）(shintai : littéralement corps de la divinité). 
La divinité est alors invitée à descendre�0）. L’officiant dispose les offrandes 
devant la divinité au nom de la communauté rituelle. Elles proviennent des 

Les photographies de Haga Hideo sur les rites saisonniers sont aussi des 
documents précieux. En effet, un grand nombre d’entre eux ont disparu. Haga 
Hideo, 1997. Voir aussi Kyburz Losef A. 1987. Cet ouvrage qui nous a été 
une référence précieuse est une des rares monographies consacrées à la vie 
religieuse d’un village de montagne du Japon central.

38）Les rites shintô sont divisés en trois catégories: les grands, les moyens et les 
petits.

39）Miroir comme support matériel de la divinité tutélaire. Les deux autres 
divinités sont symbolisées l’une par une statuette en bois et l’autre par un 
miroir également. 

�0） Dans le shintô primitif, il n’y avait pas de bâtiments permanents réservés 
aux cultes des divinités. On les invitait alors à descendre sur le lieu sacré du 
rituel qu’on célébrait en leur présence et à sa fin, à repartir.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 307

trois grands espaces composant l’univers: la mer, la terre et la montagne. Le 
sel, l’eau, qui y sont des éléments purificateurs essentiels et le sake des dieux 
sont sur les plateaux. Seul, l’officiant peut approcher la divinité.

Puis, c’est la lecture solennelle des prières liturgiques (norito) à la 
divinité tutélaire dans lesquelles l’officiant demande des bienfaits en relation 
avec le but de la cérémonie. Après avoir rendu hommage à la divinité en lui 
déposant une branche de sakaki�1）, d’autres personnes sont désignées pour 
le faire personnellement. Chacun représente le groupe auquel il appartient 
(le responsable de l’association des « paroissiens », du hameau...) et aura le 
privilège de s’approcher des divinités. L’officiant invite alors la divinité à 
repartir. Ensuite, c’est le retrait des offrandes et la fermeture des portes.

Pour clore la cérémonie, les personnes qui y ont assisté se mettent à 
boire le sake accompagné de poisson séché, qui avaient été présentés comme 
offrandes aux divinités (naorai). Les cérémonies sont toutes suivies d’un 
petit banquet avec l’officiant dans la salle commune du hameau. C’est alors 
le moment de détente, de se laisser aller.

Aujourd’hui, le calendrier rituel ne comporte que cinq jours de 
cérémonies dans l’année qui relèvent plus du Shintô institutionnel que de 
cultes locaux.

1. Le nouvel an (Gantansai)

L’officiant ouvre le nouveau cycle qui accueille les divinités au village 
auquelles il adresse des remerciements et leur demande la prospérité et la 
sécurité pour toute la communauté lors de la cérémonie organisée dans le 
sanctuaire. Tous les chefs de famille ne sont pas présents. Les familles du 
hameau viennent dans la journée prier pour le bonheur de leurs proches et 
pour une année exceptionnelle.

�1）Arbre à feuilles persistantes. On le trouve souvent planté autour des 
sanctuaires pour en proclamer la sacralité.



308

2. Hatsu uma et les rogations de printemps (Kinensai)

Le jour du cheval du deuxième mois (Hatsu uma) a lieu la fête du 
sanctuaire principal Inari à Kyôto�2） et de tous les sanctuaires Inari du pays 
qui y sont rattachés. C’est le début du nouveau cycle des travaux rizicoles qui 
va continuer jusqu’en automne. Dans les régions rurales, c’est le dieu agraire 
Inari que l’on implore ce jour-là pour que la récolte soit bonne. Le dieu Inari, 
dieu de l’abondance, de la nourriture est souvent associé au dieu de la rizière 
(ta no kami)�3）que l’on accueille dans certains endroits au début du cycle 
agraire pour qu’il protége la croissance du riz jusqu’en automne. On prie 
aussi pour le bien-être de la famille. Les semences de riz (tanemomi) dont 
les grains seront offerts à la même divinité à l’automne sont déposées parmi 
les offrandes aux divinités. On fêtera dans le même temps les rogations de 
printemps (kinensai)��） pour une récolte abondante. (Photos 3−�).

Ce jour-là, c’est la fête aussi de toutes les confréries de Inari (Inari-kô). 

�2）Voir note 23. 
�3）Autrefois, on fêtait son départ dans la région le 15 ou le 23 novembre avec 

des gâteaux de riz aux haricots rouges. Il est censé repartir dans la montagne 
jusqu’au printemps suivant.

��）Son autre nom est toshigoi no matsuri. C’était un rituel important à l’époque 
de Nara (710−78�) avec le niinamesai et le tsukinamisai. Kokugakuin Daigaku 
Nihon Bunka Kenkyûjo-hen,199�, p. 226.

�. Offrandes, Hatsu uma3. Sanctuaire Inari, Hatsu uma (février)



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 309

Dans le hameau, il y a une vingtaine de maisons qui ont un petit oratoire de 
Inari dans leur jardin. C’est aussi le dieu des habitations (yashiki-gami). On 
offre au renard, son messager de la pâte de soja frite (abura-age), du riz aux 
haricots rouges et du sake.

3. La fête rituelle de la divinité tutélaire (Taireisai)

Elle constitue la cérémonie la plus importante, celle à laquelle la 
communauté est la plus présente. Elle a lieu chaque année, le 29 avril, le 
même jour que les fêtes des autres hameaux de l’ancienne commune de 
Kitahirata. Autrefois, chacun avait son jour de fête, associé souvent à un 
évènement historique de son sanctuaire. Le jour a changé à plusieurs reprises 
pour des raisons de commodités afin que les villageois puissent y participer 
en grand nombre. On célèbre ce jour-là les trois divinités du sanctuaire. Le 
rituel est solennel et long. Seuls les hommes plutôt âgés pour la plupart y 
participent. Avant la cérémonie, dans l’enceinte du sanctuaire, les rires des 
enfants résonnent. Des friandises leurs sont distribuées et ils assisteront à la 
fin de la cérémonie aux danses offertes aux divinités (shishimai). De grandes 
bannières portant les caractères du nom du hameau bordent le chemin du 
sanctuaire et l’entrée. Certains objets datant de l’époque où le sanctuaire était 
classé sanctuaire de village sont toujours utilisés. (Photos 5−8).

Au mois de juin a lieu le rite très solennel de la rizière « sacrée » 
(saidensai) dont nous allons parler plus en détail plus loin. C’est un rituel 
pour demander également aux divinités une récolte abondante.

Au mois d’août�5）, il y a des danses sacrées au sanctuaire, le soir et 

�5）Le kabuki qui faisait la gloire du hameau depuis 1797, était représenté pour 
la fête des morts dans le sanctuaire et attirait un large public. Après la Seconde 
Guerre mondiale, les jeunes du hameau sont partis, attirés par des revenus plus 
attractifs en ville et en 1963, eut lieu la dernière représentation. Au mois d’août, 



310

9. Danses rituelles (août)

les membres du comité du sanctuaire sortent chaque année les cinq coffres 
contenant les costumes des acteurs de kabuki pour les aérer. 

6. Fête du sanctuaire Inari (Reisai, avril)5. Fête du sanctuaire Inari (Reisai, avril)

8. Danses rituelles (Reisai, avril)7. Branches de sakaki



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 311

aussi dans l’enceinte du temple bouddhique à l’occasion de la fête des morts. 
Après 38 ans d’interruption, elles ont repris, il y a 8 ans (Photo 9).

4. La fête de la célébration des récoltes (Niinamesai)

Le 23 novembre a lieu la fête de la célébration des récoltes�6） qui a lieu 
dans de nombreux sanctuaires. Les délégués du hameau et du comité agricole 
(nôgyô seisan kumiai) y participent. On remercie les divinités pour les prémices 
en leur offrant le riz nouveau. C’est aussi le renvoi du dieu de la rizière (Photos 
10−11).

5. Le rituel de la rizière “sacrée” (Saidensai)

Le mot saiden signifie la rizière où l’on cultive le riz qui sera offert 

�6）Son origine semblerait remonter sans doute à l’époque Yayoi où la riziculture 
a été introduite au Japon. Kokugakuin Daigaku Nihon Bunka Kenkyûjo-hen , 
op.cit., p.230.

11. Niinamesai, offrandes10. Niinamesai (novembre)



312

comme offrande aux divinités. Il existe d’autres appellations�7）. On n’a 
retrouvé aucun document écrit sur ce rituel qui se transmet oralement depuis 
des générations. On peut toutefois supposer que c’est surtout au début de 
l’ère Meiji, sous l’emprise du Shintô d’État qu’il a été développé. C’est un 
rituel�8） au cours duquel on demande à la divinité du sanctuaire Inari d’offrir 
une récolte abondante. Les rites d’imploration pour l’abondance des récoltes 
(gokoku hôjô)�9）sont nombreux et variés dans tout le Japon.

Déroulement

Au mois de juin50）, alors que les plants commencent à croître, dans un 
coin d’une rizière toute proche du hameau, est dressé un autel destiné à la 
divinité tutélaire du hameau et dans le même temps à la divinité de la rizière. 
Elle veillera sur la bonne croissance du riz jusqu’à sa récolte en automne 
(Photos 12−17).

Un foyer est désigné chaque année en principe parmi les représentants 
de l’association des « paroissiens » à qui on emprunte un petit bout de 
rizière choisie à l’orée du hameau. Sa famille aura l’honneur d’y accueillir 
la divinité. Avant la la réforme agraire de 19�6, ce rituel avait sans doute 
lieu dans la rizière que possédait le sanctuaire et le riz récolté était offert à 
la divinité tutélaire en automne. Les représentants du sanctuaire ainsi que 

�7）Shinden, shinsenden... (rizière de la divinité).
�8）Ce rituel peut faire penser à la cérémonie qu’on effectue avant la 

construction d’une nouvelle maison ou un nouveau bâtiment (Jichinsai). 
L’officiant après avoir purifié le lieu y accueille le dieu du sol afin qu’il 
protége les travaux et qu’il en écarte les mauvais esprits. 

�9）Les 5 céréales dont les Japonais se nourrissaient jadis le riz, le panic, le 
millet, l’orge, le soja.

50）Le jour peut varier en fonction des disponibilités des membres du comité du 
sanctuaire. Comme beaucoup travaillent à l’extérieur, elle a lieu en général un 
samedi qui doit être un jour propice dans le calendrier. 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 313

12. Rituel de la rizière sacrée (Saidensai, juin) 13. Offrandes (Saidensai)

15. Juin1�.  Talisman pour la dispersion 
des insectes (Saidensai)

17. La rizière sacrée en automne16. Septembre



314

l’officiant ont la charge de sa préparation51）. Les membres représentatifs de 
la famille propriétaire de la rizière assistent aussi à la cérémonie. Le matin 
même du rituel, un espace carré est délimité à l’aide de quatre bambous 
plantés et reliés les uns aux autres par une corde en paille (shimenawa) 
décorée de bandelettes de papiers (shide). Au centre est planté le bâton 
représentant le support de la présence divine.

Devant l’autel est déposé un plateau d’offrandes: du riz, des légumes, 
des fruits, du poisson séché, du sel, de l’eau, du sake. La cérémonie dure 
environ trente minutes. La place de chaque offrande sur les plateaux est 
rigoureusement fixée comme pour tous les rituels.

L’officiant commence par lire une prière de purification, puis il procède 
à la lustration à l’aide de son ô-nusa52） (symbole de la présence divine) tout 
d’abord des offrandes dédiées à la divinité, des rizières environnantes (de 
l’est à l’ouest, du sud au nord) puis des personnes présentes. Après s’être 
recueilli, il s’adresse avec solennité à la divinité tutélaire du sanctuaire Inari 
pour qu’elle descende. Puis suivent les prières pour une récolte abondante et 
dans le même temps le renvoi des insectes nuisibles à la récolte53） hors des 
limites territoriales du hameau. Autrefois, avec les chaleurs de l’été, ce rite 
avait lieu un peu partout dans les campagnes au mois de juin ou juillet. Puis 
après l’officiant, certaines personnes sont désignées pour déposer un rameau 

51）L’officiant prépare tous les objets rituels dont il aura besoin pour la 
cérémonie. Le comité prépare les piquets et les branches de bambou le matin 
ainsi que les offrandes qui sont déposées devant l’autel des dieux de la maison 
hôte et dans le même temps devant l’autel des ancêtres puisque qu’il se trouve 
en général au dessus dans les maisons particulières avant d’être présentées à la 
divinité lors du rituel. L’autel sera enlevé en septembre, juste avant la moisson 
du riz.

52）Bâton au bout duquel pendent des bandelettes de papier.
53）Jusque dans les années 1955, le rite du renvoi des insectes nuisibles avait 

lieu dans le hameau.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 315

de sakaki devant la divinité. Elle est invitée après cela à repartir. C’est de 
nouveau la prosternation. A la fin du rituel, chacun boit le sake d’offrande à 
tour de rôle dans la même coupe. Un banquet clôture la cérémonie chez le 
propriétaire de la rizière.

Ce rituel nous a semblé important d’une part par son caractère très 
solennel et aussi parce qu’il est centré sur le riz. Seuls les responsables 
de l’association des “paroissiens” y assistent, en représentants de toutes 
les maisons. D’autre part, il n’est effectué dans les environs qu’ici. La 
communauté villageoise et plus précisément les personnes responsables des 
rituels du sanctuaire ont donc su le préserver au fil des générations. Toutefois, 
le riz qui sera offert à la divinité lors de la fête des célébrations des récoltes 
ne proviendra pas de cette rizière.

Conclusion

Avec les bouleversements des modes de vie notamment depuis le début 
des années soixante, le culte de la divinité tutélaire et les rites saisonniers 
ont perdu de leur importance et nombreux sont ceux qui sont tombés dans 
l’oubli ou subsistent sous une forme simplifiée mais toujours solennelle. 
La participation des habitants aux différents rituels est variable. C’est la 
fête de la divinité tutélaire qui est l’évènement le plus important. Toutefois, 
même s’ils se maintiennent diminués, ses rites annuels jouent encore un rôle 
important dans la vie de la communauté villageoise et notamment un rôle 
sécurisant. La divinité du sanctuaire a de tout temps protégé la communauté. 
Comme nous l’avons souligné, la pérennité de la maison y est essentielle. Le 
village n’est que l’histoire de ses familles qui se perpétuent dans les mêmes 
lignées, protégées par les divinités de leurs ancêtres ou par les ancêtres 
devenus divinités. Les responsables du sanctuaire essaient du mieux qu’ils 
peuvent de maintenir la tradition des rituels que les générations précédentes 
leur ont laissés parce qu’ils font partie de leur patrimoine, de leur histoire. 



316

Une étude comparative avec les cultes des sanctuaires des neuf hameaux 
environnants de l’ancienne commune de Kitahirata nous permettra de mieux 
comprendre la signification des cérémonies rituelles du sanctuaire, leur place 
dans la vie quotidienne, les particularités de chaque hameau liées à leur 
histoire, à celle des maisons qui les composent.

Références bibliographiques

En langues occidentales
Akoun André, ed. (1991), L’Asie: mythes et traditions, Turnhout, (Belgique): 
Brépols
Bathgate Michael (200�), The Fox’s craft in Japanese religion and 
folklore-shapeshifters, transformations, and duplicities, New York, London, 
Routledge 
Bellevaire Patrick (1991), « Dieux et ancêtres dans l’espace villageois 
traditionnel », L’homme, 117 (1), pp. 3�−65
Berque Augustin, ed. (199�), Dictionnaire de la civilisation japonaise, 
Paris: Hazan
Caillet Laurence, ed. (2002), Fêtes et rites des quatre saisons au Japon, 
Aurillac: Publications Orientalistes de France (1ère édition : 1981)
Caillois Roger (1988), L’homme et le sacré, Paris: Gallimard, (c1950) (Coll. 
Folio/essais: 8�)
Gaboriaud Marie (200�), « La maison et le nom dans le Japon rural −Myôji 
yagô, kamon : quelques emblèmes de la maison rurale traditionnelle− » 
Language, Culture and Communication, 32, Yokohama: Université Keio, pp. 
211−2�0.
Hori Ichirô (1968), Folk religion in Japan-continuity and change, Chicago: 
University of Chicago Press 
Kyburz Josef A. (1987), Cultes et croyances au Japon:Kaida, une commune 
dans les montagnes du Japon central, Paris : Maisonneuve et Larose



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 317

Maison Franco-Japonaise (2002), Dictionnaire historique du Japon, Tokyo-
Paris, Maison Franco-Japonaise et Maisonneuve et Larose
Ohnuki-Tierney Emiko (1993), Rice as self: Japanese identities though 
time, Princeton: Princeton University Press 
Rotermund Hartmut O., ed. (2000), Religions, croyances et traditions 
populaires du Japon, Paris : Maisonneuve et Larose
Sieffert René (1968), Les religions du Japon, Paris, P.U.F

En japonais
Fujiwara Osamu (1996), Ta no kami, ine no kami, toshigami, Tôkyô: Iwata 
Shoin
Hagiwara Tatsuo (1978), Kamigami to sonraku, Tôkyô : Kôbundô
Harada Toshiaki (1975), Mura no saishi, Tôkyô: Chûôkôronsha
Hori Ichirô (2005), Minkan shinkô, Tôkyô: Iwanami Shoten (1ère édition : 
1951) 
Haga Hideo (1997), Nihon no minzoku, (2 vol.), Tôkyô: Kureo
Iwazaki Toshio (1968), Mura no kamigami, Tôkyô: Iwasaki Bijutsusha
Kadokawa Nihon Chimei Daijiten (Yamagata-Ken) (1981), vol.6, Tôkyô: 
Kadokawa Shoten 
Kanemoto Yûzô (1998), Kinsei sonraku saishi no kôzô to henyô, Tôkyô: 
Iwata Shoin
Kitahirata Kôminkan Kyôdo-shi Kenkyû Iinkai (1985), Furusato no 
ayumi, Sakata: Kitahirata Kôminkan
Kitahirata Kyôdo-shi Kenkyûkai (2000), Kyôdo no kurashi to gyôji, 
Sakata: Kitahitata Community Shinkôkai 
Kokugakuin Daigaku Nihon Bunka Kenkyûjo-hen (199�), Shintô jiten, 
Tôkyô: Kôbundô
Kondô Yoshihiro (1978), Inari shinkô, Tôkyô: Hanawa Shobô (Hanawa 
Shinsho, 52)



318

Matsumura Kiyoshi (2006), Nihonjin ha naze kitsune wo shinkô suru no ka, 
Tôkyô: Kôdansha
Mitsuhashi Takeshi (2007), Jinja no shikumi to kanshû・sahô, Tôkyô: 
Nihon Jitsugyô shuppansha 
Morita Tei, Kaneda Hisaaki (1996), Ta no kami matsuri no rekishi to 
minzoku, Tôkyô: Yoshikawa Kôbunkan
Mumeisha Shuppan(ed.) (2001), Shônai no matsuri to nenchûgyôji, Akita: 
Mumeisha shuppan
Nakamatsu Yashû (1975), Kami to mura, Tôkyô: Dentô to Gendaisha
Niiaodo Shishi Hensan Iinkai (200�), Niiaodo shishi, Sakata: Niiaodo 
Jijikai
Nihon-shi Kôjien (1997), Tôkyô: Yamakawa Shuppansha
Nihon Minzoku Shûkyô Jiten (1998), Tôkyô: Tôkyôdô Shuppan
Nihon Rekishi Chimei Taikei (1990), Yamagata-ken no chimei, vol.6, Tôkyô: 
Heibonsha.
Nishitani Katsuya (1990), Kisetsu no kamigami, Tôkyô: Keiyûsha
Otsuka Minzoku Gakkai (ed.) (1972), Nihon minzoku jiten, Tôkyô: 
Kôbundô 
Sakata-shi Shi Hensan-shitsu (2001), Sakata-shi gappei sonshi, vol.3, 
Sakata: Sakata-shi
Sakurai Haruo (1992), Yomigaeru mura no kamigami, Tôkyô: Daimeidô
Shintani Takanori (2007), Wa no shikitari, −Nihon no koyomi to 
nenchûgyôji−, Tôkyô: Nihon Bungeisha 
Shônai no rekishi (2000), Matsumoto: Kyôdoshi Shuppan 
Sugata Masaaki (2007) Nihon no matsuri, Tôkyô : Jitsugyô no Nihonsha
Sugiyama Kôichi (1996), Ine no matsuri, −Asia no muramura wo tazunete−, 
Kyôto: Heirakuji Shoten
Suzuki Eitarô (1968), Nihon nôson shakaigaku genri (Suzuki Eitarô 
Chôsaku-shû), vol.1, Tôkyô: Miraisha 



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 319

Tamaki Akira (1977), Inasaku bunka to nihonjin, Tôkyô: Gendai Hyôronsha
Yamagata-ken jinja-shi (1938), Yamagata: Yamagata-ken
Yamagata-ken Kyoiku Iinkai (1983−198�), Niiaodo iseki, Yamagata:
Yamagata-ken Kyôiku Iinkai (vol. 1−2) 
Yanagida Kunio (1998−1999), Yanagida Kunio Zenshû, vol.13 et vol. 16, 
Tôkyô: Chikuma Shobô
Yoneji Minoru (1977), Sonraku saishi to kokka tôsei, Tôkyô: Ochanomizu 
Shobô 


