EfEAXFZZHMBHRI NI U
Keio Associated Repository of Academic resouces

Title Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d'une
communauté villageoise japonaise
Sub Title |RANBEHRLCHTIHHEOFEERETOFRITEOHY) FICD
WT
Author 7R 1) #, X')(Gaboriaud, Marie)
Publisher |BERZRBAFEELEFTEES
Publication 2009
year
Jtitle BEBZAFAFTLE. 772 AFE7 T2 AX ¥ (Revue de Hiyoshi.
Langue et littérature francaises). No.49/50 (2009. ) ,p.289- 319
JaLC DOI
Abstract
Notes Mélanges dédiés a la mémoire du professeur OGATA Akio =
NRBRYEBEERE
Genre Departmental Bulletin Paper
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara

_id=AN10030184-20091225-0289

BRESBAZZMERV KRS NU(KOARA)ICEEE N TWA VTV NEFEER. ThThOEESE, 24FE
FHERA/REITEICRBL. TOEREIBHEEELCI > TREENTVET, SIALCHL> TR, EEELEESTL

TIRALEE W,

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to
the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese
Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.



http://www.tcpdf.org

289

Le sanctuaire et ses rites saisonniers

dans la vie quotidienne d’une
communaute¢ villageoise japonaise

Marie GABORIAUD

Dans les hameaux japonais, on trouve généralement un sanctuaire
shintd ou est vénérée la divinité protectrice de la communauté. Les
divinités célébrées dans ces sanctuaires sont souvent celles des premiéres
concentrations de maisons qui ont déterminé la naissance des hameaux
actuels. Les pratiques cultuelles qui s’y déroulent sont essentiellement
communautaires. Le sanctuaire est par conséquent le symbole de 1’identité et
de la cohésion du hameau. Il forme avec les autres organisations sociales et
économiques, la structure fondamentale de la société villageoise.

L’objectif de cette étude" est d’examiner la place qu’occupe aujourd’hui

1) C’est lors de nos enquétes dans ce hameau, et plus précisément sur ses
changements socio-¢conomiques depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale
que nous nous sommes intéressée au domaine « religieux » parce qu’il est
étroitement 1li¢ au domaine social et qu’il pouvait nous apporter des ¢léments
complémentaires pour mieux comprendre 1’histoire du hameau, ce qui en fait
son identité. La méthode utilisée pour cette étude a consisté en une observation
directe des différents rituels pendant des séjours échelonnés notamment sur
les deux derniéres années et des entretiens aupres des personnes concernées.
A cette occasion, nous voudrions de nouveau remercier tous les habitants de
leur gentillesse et tout particuliérement pour cette enquéte, M. Domon Koki,
responsable de 1’association des « paroissiens » (ujiko sodai), et M. Satd,
officiant du sanctuaire, qui nous ont donné 1’opportunité d’assister a des rituels
généralement réservés aux membres de la communauté villagoise et qui ont



290

le sanctuaire dans la vie quotidienne d’un hameau du département de
Yamagata, dans le nord-est du Japon, a travers ses rites annuels. Comme
pour la plupart des sanctuaires des hameaux environnants, 1’origine du
culte de la divinité tutélaire principale coinciderait avec ’installation des
premiers colons du village qui y célébraient le culte de la divinité protectrice
de leur lignée (ujigami) et qui, au fil du temps, serait devenue celle de la
communauté villageoise dans sa totalité. Comme c’est généralement le
cas dans les zones rurales, nombreuses y sont les maisons occupées depuis
plusieurs générations, voire des siécles pour certaines, par les mémes lignées
familiales qui y ont perpétu¢ certaines traditions et croyances.

Apres avoir retracé dans ses grandes lignes 1’historique du hameau et
de son sanctuaire, nous nous pencherons sur ses rites saisonniers en relation
pour la plupart avec le calendrier des travaux agraires et leur importance
dans le quotidien des habitants. Nous nous intéresserons plus en détail a un
rituel spécifique qui est celui de la riziére « sacrée » (saidensai) et qui n’est
célébré actuellement dans les environs qu’ici. Nous essaierons d’analyser sa
signification et les facteurs qui ont contribué a sa continuité jusqu’a présent,
en dépit des mutations profondes dont le hameau a été 1’objet depuis une
trentaine d’années, notamment la baisse du nombre d’exploitants agricoles
ainsi que de la population qui ne montre pas toujours, par sa participation, un

grand intérét aujourd’hui pour les célébrations rituelles du sanctuaire.

bien voulu répondre avec patience et intérét a nos questions. Pour préserver
I’intimité du hameau, il est appelé le hameau N.

La transcription des mots japonais est celle du systéme Hepburn modifié. Les
voyelles longues sont marquées par un accent circonflexe: 0, G. Quant aux
noms japonais de personnes, ils sont donnés selon 1’usage au Japon: le nom de
famille précédant le prénom.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 291

1. Le hameau et sa région environnante

1.1 Situation géographique et données générales

Le hameau N est situé dans le département de Yamagata® au nord-est de
la plaine de Shénai®, non loin de la ville de Sakata a laquelle il a été rattaché
en 1954 avec les neuf grandes circonscriptions (daza) formant ’ancienne
commune de Kitahirata (Kitahirata mura®). On y compte aujourd’hui
56 foyers. Les activités agricoles y ont perdu de leur importance comme
partout ailleurs. Si dans les années soixante, toutes les maisons vivaient de

la riziculture, aujourd’hui, sur les 28 exploitations du hameau”, 27 sont des

2) C’est un des six départements de la région du T6hoku (nord-est de 1’ile
principale de Honshi).

3) Une des quatre régions formant le département de Yamagata. C’est encore
aujourd’hui une des régions rizicoles les plus importantes du Japon. En 1880,
les riziéres y occupaient déja prés de 80 % des terres cultivées. A 1’époque
d’Edo (1603—1867), la famille Sakai qui a régné sur le fief de Shonai de 1622
a la restauration de Meiji (1868) est a ’origine d’une importante extension
des rizieres et de travaux d’irrigation considérables. Aprés 1’ouverture en 1671
d’une route maritime entre la ville de Sakata et la capitale Edo, le commerce
du riz y était devenu trés prospere. A partir de 1’ére Meiji (1868—1912),
certains propriétaires terriens a commencer par la maison Homma, le plus
grand de la région et du Japon, jouérent un grand rdle dans le développement
de la riziculture. (Nouvelles variétés de plants de riz, d’engrais, nombreux
contrdles sur la qualité du riz pour mieux le commercialiser, concentration des
terres pour une meilleure productivité, importants travaux pour ’irrigation de
la plaine de Shonai...).

4) Le mot mura signifie ici le village, ¢’est-a-dire la commune administrative
remontant a 1’organisation des municipalités en 1888, par le gouvernement
de Meiji. Pour les villageois, le mura est 1’équivalent de ce qu’ils désignent
habituellement sous le nom de buraku (hameau), qui correspond en fait a I’ancien
village d’avant les regroupements administratifs. Nous emploierons, dans cette
étude, le terme « hameau » pour désigner les mots buraku, shiiraku.

5) Chiffres du recensement de 1’agriculture (2005) effectué tous les 5 ans.



292

exploitations agricoles a temps partiel. Ne pouvant vivre exclusivement de
leur revenu agricole, la plupart des chefs de famille ont un emploi salarié a
I’extérieur du hameau. Lors du dernier recensement de la population (2005),
le hameau N regroupe une population de 234 habitants, soit 35% de moins
qu’en 1960 (360). Cependant, malgré la baisse de la population totale, le
nombre de foyers est resté étrangement stable” . Méme si les modes de vie ont
radicalement changé, on y retrouve presque toutes les familles qui y résidaient
avant la Seconde Guerre mondiale. Certaines sont installées 1a depuis des
siecles. La chute du taux de natalité et la scolarité plus longue des enfants
en ville ou ils restent par la suite le plus souvent pour y travailler, semblent
bien étre les causes essentielles du dépeuplement progressif du hameau ainsi
que ceux des environs (Tableau 1). Les personnes agées vivant seules sont
aujourd’hui en augmentation régulicre. Les familles abritant trois générations
y sont toutefois encore nombreuses, notamment parmi les foyers agricoles.

Ce hameau est typique de la plaine de Shonai. Autour des maisons
regroupées s’étend a perte de vue un parcellaire de riziéres soigneusement
aligné et délimité, héritage des générations qui les ont travaillées et des
divers travaux de remembrements qui y ont été effectués a différentes
époques. L apparence extérieure des maisons, leur grandeur, leur forme, leur
jardin permettent de distinguer encore les plus anciennes, surtout celles des
grands exploitants qui formaient les pivots de la vie politique et économique
du hameau avant la réforme agraire de 1946.

Le sanctuaire shintd (Inari jinja) et le temple bouddhique (Séen;ji) sont

Sur les 28 exploitations agricoles, une seule I’est a plein temps et sur les 27
exploitations a temps partiel, 26 ont des revenus salariés plus importants que
leur revenu agricole. En 1960, pres de 95% des foyers étaient des exploitations
agricoles dont 63% 1’étaient a plein temps.

6) En 1960, on compte 57 foyers, En 2005, 56 foyers. Une maison est actuellement
inhabitée.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 293

Tableau 1: Les hameaux formant I'ancienne commune de Kitahirata

Noms des Nombre de.foyers
hameaux Date ) L Temples (foyers agricoles)
. . . Sanctuaires shintd P S
(villages approximative (fondation) bouddhiques opulation
avant la fusion| de fondation (fondation) Pop
de 1876) 1875 | 2005
i 10(10) | 11(11)
Kubota 1504-21 Kumano Jinja L T
HEWF AL 7 53
Keidenji
Hachiman Jinja (Secte Sotdshu) 1303) ) 1
Soneda 1574 JUBAIRE e
(vers 1574) W S BT
(1633) 82 4
Suwa Jinja 1009) | 13(5)
Furuaodo 1182-85 WA | e
(1490) 53 44
Inari Jinja Soenji
HRAT fH L (Secte Sotdshu) 46(43) | 56(28)
Hameau N | 1573-92 (1573-92)  frormmrmmmmmm e e
(Meiji: sanctuaire | 575575 il = 288
de village, sonsha) | (1607)
1716-1736 |24
(Minamikoya) |Intégré au hameau| | s
Nen 1876 4
Hontokuji
Shinzan Jinja (Secte Sotdshu) 16(16) | 21(15)
Ennoji 1508 Hriliitd: G R S
(vers 1508) W S AR S 100
(1633)
Inconnue Kumano Jinja 3(3) &
(Nakakdya) |Intégré a Ennoji |REEFHIFL | o
en 1876 (1744 4£) 17
Inari Jinja 22(21) 23(13)
Nunome 1185-90 e N SO SRS
(1185-90) 134 98




294

(Meiji: sanctuaire
de village, sonsha)

Urushisone (1876) Fusion des 4 villages ci-dessous
Kumano Jinja 35(33) |153(62)
. i O S A
(Kami- 133438 (1394-1428) 185
Urushisone) | 777 77 peeesooososeeeeeeeeogoeoiiiii
Isurugi Jinja
VL LRSS
Myo6shoji 24(23)
Hachiman Jinja | (Secte Sétoshu) [~
g 127888 T I
Tushisone (1711-16) W 5 B R 155 646
(1634)
Takaoka Jinja 43(42)
fjﬁ;?l?s-one) Inconnue L I O
(1636) 307
o 14(14)
. Sumiyoshi Jinja | | TV
(Machiya) Inconnue A, 100
Koétai Jinja
Bk ir Senhoji
(1394 1428) (Secte Sot6shu) 42(40) | 45(27)
Nakanosone | 1394-1428 (Me.m: R T S S—
de village, sonsha)
Hachiman Jinja | s p 528
NIt (1559) 272 188
(1574)
Kotai Jinja
Kamikdya aprés 13941428 | B AHkE 117(1 Y 83(?
(1673)
Hachiman Jinja
UNZ LRSS
i - 52(52) | 60(20)
Makisone 1521-28 (1521-28) 119 192

Sources: Nihon Rekishi Chimei Taikei (1990), pp. 648—851, Sakata-shi Shi Hensan-shitsu
(2001), pp. 430-443. Nombre de foyers et population totale: recensement de la population
(Kokusei chosa). Concernant le nombre de foyers agricoles, recensement de ’agriculture
(No6gyo censasu). Pour I’année 1875, registres civils (koseki-bo), Kitahirata Kominkan
Kyddo-shi Kenky Tinkai (1985), pp. 75-86.




Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 295

les deux pdles principaux de la vie religieuse du hameau. Toutes les maisons
ont leur tombe familiale au cimetiére rattaché au temple, auxquelles s’ajoutent
d’autres tombes de familles extérieures. La salle publique située tout prés du
temple constitue un lieu communautaire important. Une petite riviére partage
équitablement le hameau en deux: la partie nord, 28 maisons et la partie sud,
29 maisons. Dans 1’enceinte du sanctuaire et au bord des chemins, des stéles
comme celle évoquant le dieu de la nourriture”, de petits oratoires, nous
rappellent la ferveur des habitants d’autrefois souvent regroupés en confréries®

pour obtenir la protection des dieux.

1.2 Petit historique
La fondation du hameau n’est pas précisément connue”. Des traces
de présence humaine datant de 1’époque de Heian (794—1185) ont été

1'”. Les fouilles effectuées ont montré

retrouvées, au nord du hameau actue
qu’il s’agissait de petits groupes de maisons éparpillés ici et 1a plutdt que d’un

habitat groupé. Il ne reste aucun témoignage sur la vie pendant les premiers

7) Ukemochi no kami. C’est le dieu de la nourriture. Il apparait dans les livres de
référence fondamentaux les plus anciens comme le Nihon shoki (720) (Annales
de I’histoire du Japon) et le Kojiki (712) (Récits des temps anciens) sous le
nom de Ogetsu-hime no kami. On peut lire « Pour la sécurité de notre village »
(Mura-chit anzen) un peu partout, notamment gravé sur les stéles.

8) A I’époque d’Edo (1603—1867), les confréries (kd), soit des groupes de
croyances populaires étaient présentes un peu partout. Nous en reparlerons un
peu plus loin. (Voir note 18).

9) Sur I’histoire du hameau, Kitahirata Kdminkan,1985, pp.16—26. Nihon
Rekishi Chimei Taikei, 1990, p. 849. Niiaodo Shishi Hensan linkai, 2004, pp.
18-26, 94-95.

10) Fouilles effectuées avant le grand remembrement effectué dans les années
1980, qui permit d’agrandir et d’uniformiser le parcellaire des rizieres.
Yamagata-ken Kyoiku linkai, 1983—1984. Niiaodo Shishi Hensan linkai, op.
cit., p. 94.



296

siecles et trés peu concernant 1’¢re Meiji (1868—1912), probablement a cause
des nombreux incendies qu’il y a eu, notamment celui de 1885'".

En raison sans doute des fréquentes inondations dont souffrait cette
région, les habitants ont dii peu a peu changer I’emplacement de leur village
vers le sud, dans un endroit plus sfir, & I’endroit ou il se trouve actuellement,
comme ce fut le cas d’autres villages voisins dont certains ont été développés
vers la méme époque et dont les fondateurs sont pour ainsi dire tous d’origine
guerriere. Selon les premiéres sources écrites existantes, il semblerait avoir
été fondé par des vassaux du seigneur Ikeda Sanukonokami'”, aprés la chute
du chateau Asahiyama durant 1’ére Tenshd (1573-92)".

Selon les registres d’état civil (koseki-bo) de 1875, la population était
de 288 habitants répartis en 46 maisons'”. Plus de la moiti¢ des 56 familles
actuelles y étaient enregistrées'”’. Avant la Seconde Guerre mondiale, le
hameau N était dominé par les grands propriétaires terriens non-résidents

)

(fuzai jinushi) qui s’étaient emparés de la plus grande partie des terres'® et

11) Kitahirata Kdminkan, op.cit., p. 18.

12) Niiaodo Shishi Hensan linkai, op.cit., p. 94.

13) Nihon Rekishi Chimei Taikei, op.cit, p. 849. (Leurs descendants habitent
toujours le hameau.) Le chateau Asahiyama se trouvait dans la région, dans les
Monts Dewa. Kadokawa Nihon Chimei Daijiten (Yamagata-Ken), pp. 74—75.
(Dewa-sanzan: trois monts: Gassan, Yudono-san, Haguro-san). Comme nous
I’avons souligné, il devait y avoir déja des familles installées ici.

14) 11y avait 43 exploitations agricoles. Un artisan, un vétérinaire et un officiant
shintoiste habitaient également le hameau, d’ou un total de 46 maisons.
Kitahirata Kominkan, op.cit, p. 80.

15) En 1876, le hameau voisin Minamikdya qui ne comptait alors qu’une seule
maison a été intégré au hameau N. Entre 1716—1736, apres avoir défriché de
nouvelles riziéres au nord du hameau, cette famille, une de celles fondatrices
du hameau N était partie s’installer 1a-bas.

16) 1l n’y avait pas de grands propriétaires terriens résidant dans ce hameau.
Le plus grand ne possédait que 8 hectares de terres. Il en cultivait lui-méme
environ 5 hectares et donnait le restant en fermage a des gens du hameau.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 297

qui les donnaient a cultiver aux villageois en échange de fermages en nature,
c’est-a-dire en riz, s’élevant parfois a plus de la moitié de leur récolte. Les
conditions de vie y étaient dures. La région de Shonai est connue pour le
développement de la grande propriété fonciére qui avait commencé au milieu
de la période d’Edo (1603—1867) et qui connut son apogée dans les années
de I’ére Meiji (1868—1912). Les émeutes paysannes y ont été nombreuses.
Apres la réforme agraire de 1946, chaque cultivateur devint propriétaire de

ses terres.
2. Le sanctuaire et la communauté villageoise

2.1 Caractéristiques du hameau

Le hameau comprend encore de nombreuses associations internes
(assemblée du hameau, groupes de voisinage...) et des réseaux de relations
complexes liant encore fortement les maisons entre elles, séculaires de ces
régions rizicoles qui imposaient dans les temps passés pour assurer la survie
des familles partageant le méme moyen de subsistance, une coopération
constante et un habitat de type groupé. L’insuffisance de leurs moyens
économiques et techniques, leur faible productivité, leur isolement rendaient
indispensables 1’interdépendance et I’entraide entre les villageois (travaux
agricoles, funérailles, incendies, constructions de maison...). Des rites
religieux renforgaient également les liens entre les maisons souvent déja
unies pour un grand nombre d’entre elles, par des relations de parenté. Une
de ces associations de maisons était le dézoku-dan (groupe de méme parenté)
qui peut étre défini comme une association de maisons constituée au sommet
par une maison principale (honke) et des maisons-branches (bunke) qui
reconnaissent mutuellement leur liens généalogiques et vénérent les mémes
ancétres, les mémes divinités, ceux de la maison principale. Un hameau
pouvait étre constitué par un seul ou plusieurs de ces groupes familiaux. Si

la cohésion du groupe était forte, ce dozoku pouvait étre le pivot de la vie



298

sociale, économique, politique et religieuse du hameau. La ou la maison
principale avait perdu sa base économique, les relations entre la branche
ainée et les branches cadettes apparaissaient sous des formes plus égalitaires.
La fonction principale du dozoku qui était a I’origine d’assurer la production
agricole de la maison fondatrice en échange de sa protection a perdu toute
signification apres la réforme agraire de 1946 ou tous les exploitants sont
devenus propriétaires des terres qu’ils cultivaient. Par ailleurs, avec le
développement industriel et 1’urbanisation, les petits exploitants ont pu
trouver des emplois dans d’autres secteurs. Ainsi, les liens entre les maisons
de ces groupes familiaux se sont relachés et se manifestent aujourd’hui
surtout lors des cérémonies li¢es au culte des ancétres ou d’autres réunions
importantes de famille.

Le hameau N s’est développé par 1’établissement de ces groupes
familiaux. Aujourd’hui, 77.2% des maisons sont liées par ce genre de relations
(10 groupements). Le groupe de familles le plus important et également
I’'un des plus anciens du hameau est le groupe familial Tkeda constitué¢ de 17
maisons, soit environ 30% du total des foyers actuels. La maison principale
d’origine guerriére est une des maisons fondatrices du hameau.

La maison (ie) est I'unité fondamentale de la communauté villageoise.
En dépit de la réforme du code civil de 1947, qui a aboli le systéme de la

. . . 1 .
maison (ie seido)'”, dans les zones rurales notamment, la succession se

17) En 1898, le Code civil de Meiji centré autour de I’institution de la maison
(ie seido) en fit une unité légale et renforca les droits du chef de famille. La
régle de succession était la suivante: un seul fils, de préférence 1’ainé, au
besoin adoptif (yoshi), ou gendre adopté (muko-ydshi) héritait de la direction
de la maison et de la plus grande partie, sinon la totalit¢ des biens. L’individu
dont I’identité était définie par I’appartenance a une maison, n’était qu’un
membre de ce groupe perpétuel. A partir de 1947, les registres d’état civil ont
été transformés en un document d’état civil, établi au moment du mariage et
détenu par les mairies. IIs ne sont plus édifiés au titre de la maison (ie/ko) mais



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 299

fait souvent encore de préférence selon le principe de la primogéniture
masculine. L’ainé prend en charge la maison, la gestion des terres, les soins
accordés aux parents ages, la continuation du culte des ancétres et s’efforce
de transmettre a son héritier de la méme fagon tous les biens jugés essentiels
a la perpétuation du lignage: le patrimoine, le nom, le culte des ancétres.
On a recours a I’adoption quand il n’y a pas d’héritier, pour maintenir la
continuité généalogique. La superficie exigué€ des propriétés explique en
partie ce phénomeéne. Mais c’est surtout le culte des ancétres qui est 1’élément
moteur de la perpétuation de ces familles qui transmettent de génération en
génération tout ce qui les caractérise, de leur attachement a la terre de leur
lignée.

Dans chaque maison du hameau, se trouve 1’autel des ancétres ou y sont
déposées des offrandes et devant lequel on se recueille chaque jour. Juste
au dessus, se trouve I’autel domestique shintd qui renferme des talismans
(fuda), ceux de la divinité tutélaire de la famille et des différents sanctuaires
dont la maison véneére les cultes. C’est le talisman du sanctuaire d’Ise que
I’on trouve au centre et a c6té souvent ceux des monts Dewa ou du mont
Choékai que les maisons vénerent au sein d’une confrérie (k6) depuis trés

longtemps'®’ .

de la famille conjugale (kazoku), portant le méme nom de famille et ayant le
méme lieu d’enregistrement (honseki). Chaque enfant a le droit de recevoir une
part égale de I’héritage. Pour plus de détails, voir Gaboriaud Marie 2004, pp.
213-214.

18) Dans le hameau N, il existe 3 groupes prédominants. Parmi les groupes de
croyances populaires liées a des sanctuaires célebres, la confrérie d’Ise (Ise-ko)
ou sont regroupées toutes les maisons est la plus représentative et son origine
est tres ancienne. « Il n’y a pour ainsi dire pas de hameau oun’y apasoun’y a
pas eu de confrérie d’Ise. » Suzuki Eitard, 1968, p. 321.

La confrérie du mont Chokai (Chokaisan-ko) et celle des monts Dewa
(Dewasansan-ké), noms de monts proches du hameau font aussi 1’objet d’un
culte par toutes les familles. Les talismans sont distribués chaque année.



300

2.2. Le sanctuaire Inari et le culte de la divinité tutélaire

Le sanctuaire Inari'® est situé au centre du hameau, pres de la riviere,
mais dans un endroit retiré, entouré d’arbres centenaires. Excepté les jours de
cérémonies le concernant, il est la plupart du temps fermé et plongé dans le
silence. A I’entrée de son enceinte sacrée se dresse un imposant portique®’ .
Les habitants appellent la demeure de la divinité tutélaire o-miya (sanctuaire,
précédé de la particule honorifique 0). Le méme terme est le plus souvent
utilisé pour désigner la divinité protectrice (les termes ujigami, chijugami,

21
ubusunagami*"

ne sont guere employés dans les conversations). Leur image
des divinités est plutoét vague. En plus de la divinité tutélaire principale du
hameau, ce sanctuaire est consacré a deux autres, comme nous le verrons
plus loin. Les habitants ne connaissent en général pas leur nom. Pour eux, le

sanctuaire, les divinités se confondent en un tout (o miya). (Photos 1-2).

Ces groupes ont perdu leur strict caractére religieux mais leurs réunions leur
permettent de se divertir, de partir en petit groupe dans les endroits vénérés.
D’autres confréries regroupent quelques maisons: Yasaka-ko, Koshin-ko.
11 existe aussi un groupe affili¢ au temple bouddhique, Nenbutsu-ko qui se
réunit 4 ou 5 fois par an dans le temple. Ce groupe composé exclusivement de
femmes d’un certain dge joue un réle communautaire important notamment
lors des veillées funébres ou quelques membres se rendent au domicile du
défunt.

19) Kitahirata Kéminkan Kyddoshi Kenky( linkai, op.cit., pp. 93—95. Niiaodo
Shishi Hensan linkai, 2004, p. 28.

20) Dans I’enceinte, se trouvent un bassin d’eau pour se purifier avant de s’adresser
aux divinités, un batiment renfermant les documents et les objets précieux du
sanctuaire et divers stéles et oratoires en pierre en hommage a d’autres cultes.

21) Ces trois termes, ujigami, dieu protecteur de tous les membres d’une
méme lignée (i), ubusunagami, dieu de la terre natale et chijugami, dieu
protecteur ont fini par étre considérés comme étant une méme entité, la divinité
protectrice de toute la communauté rituelle. Ils sont plus ou moins utilisés
selon les régions. Voir Harada Toshiaki, op. cit., pp. 107—112.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 301

1. Le sanctuaire Inari 2. Le sanctuaire vu de I’arriére

2.3. Rappels historiques
Faute de documents, il nous est difficile de dire de quand date
exactement la fondation du sanctuaire Inari. Selon les historiens locaux,

vers 15752

, soit peu de temps aprés celle du hameau. le sanctuaire aurait
¢été reconstruit a I’emplacement actuel et la divinité tutélaire du sanctuaire
semblerait déja étre celle du sanctuaire principal Inari®, Uka no mitama.
On ne dispose d’aucune information sur la nature du batiment. Il a été de

nouveau reconstruit en 1607, I’année de la fondation du temple bouddhique

22) Niiaodo Shishi Hensan linkai, op.cit., p. 28.

23) Le sanctuaire Fushimi Inari (Fushimi Inari taisha) situé a Kyoto est le
sanctuaire principal de tous les milliers de sanctuaires Inari répandus dans
tout le Japon. Inari est I’abréviation du mot inenari qui signifie « aider a la
croissance du riz sur pied ». Son origine remonterait au 2¢me mois de 1’année
711, le premier jour du cheval, (Hatsu uma) lorsque Hata no Irogu, issu d’une
famille coréenne immigrée au Japon rendit pour la premicre fois un culte aux
divinités. Dictionnaire historique du Japon (2002), p. 1167. Ce fut a I’origine
une divinité des céréales qui étendit son domaine au commerce et a I’industrie
ainsi qu’aux habitations (yashiki gami). Le renard, son messager, est présent
dans tous les sanctuaires Inari, dans les plus petites chapelles. A I’époque d’Edo,
le culte d’Inari se répandit chez les gens du commun. Ce fut vers cette période
qu’apparurent les confréries Inari-ko.



302

Séenji (de la secte Sotdshu)®® et en 1692, il aurait regu de la famille
Yoshida® de Kyéto, le tamagushi (symbole de la présence divine) du
sanctuaire Inari. Durant I’époque ou les cultes Shintd et bouddhique étaient
en étroite relation, une statue de Kannon était 1’objet de vénération dans le
sanctuaire (1715). En 1803, une petite chapelle lui était consacrée dans son
enceinte. Les réformes religieuses de I’ére Meiji qui établirent la séparation
entre le bouddhisme et le shintd (jinbutsu bunri) qui avaient cohabité
pendant plus de 1000 ans et ’instauration du shintdisme d’Etat, entrainérent
de grands bouleversements et un affaiblissement, voire une disparition de
cultes et de croyances traditionnelles. En 1872, le gouvernement classa
les sanctuaires selon différents rangs®. Le sanctuaire Inari obtint le statut
de sanctuaire de village (sonsha) en 1876 avec deux autres sanctuaires de
I’ancienne commune de Kitahirata, ce qui lui permit d’assurer par la suite
un cycle complet de rites célébrés par un officiant et de recevoir une aide
financiére, contrairement aux petits sanctuaires sans rang (mukaku-sha). Le
sanctuaire incarnait alors 1’identité du hameau et dominait par son statut. Les
rites devinrent donc plus unifiés. Ce systéme de classification des sanctuaires

a été officiellement aboli en 1946°” avec la séparation de la religion de 1’Etat.

24) En 1803, on y recensait 51 maisons et une population de 312 personnes.
Nihon Rekishi Chimei Taikei, op.cit., p. 849.

25) Niiaodo Shishi Hensan linkai, op. cit., p. 29. Du Moyen Age (Xlle—XVle
siecles) jusqu’a la fin de I’époque d’Edo (1603—1867), plus de la moitié
des sanctuaires étaient administrés par les temples bouddhiques. A partir de
I’époque Muromachi, (1336—1573) nombreux sont les sanctuaires qui s’affilient
au sanctuaire Yoshida de Ky6to. Berque Augustin (ed.), 1994, pp. 446—447.

26) Les sanctuaires d’Etat (kansha) (comprenant les sanctuaires nationaux et
régionaux) et les autres (shosha) (comprenant ceux des départements, des
districts, des villages).

27) Le statut du sanctuaire de cette époque est toujours resté inscrit a I’entrée,
alors que I’armée d’occupation avait donné 1’ordre de 1’effacer. Les
sanctuaires gérés par les communautés locales sont placés depuis 1946 sous la



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 303

On peut penser que les rituels d’aujourd’hui ont été enracinés a cette époque
et méme s’ils ont pris une forme simplifiée mais toujours trés rigoureuse, ils
se sont perpétués jusqu’a nos jours.

En 1906, les cultes des divinités de deux petits sanctuaires®, le
sanctuaire Suwa dont la divinité tutélaire était celle de la famille Domon
(ujigami) et le sanctuaire Horyu (divinité tutélaire du groupe familial
Ikeda furent intégrés dans le sanctuaire Inari®”. Ces familles célébrent
toujours leurs divinités anscestrales en plus de celle de la communauté. Le
gouvernement de Meiji avait depuis 1906 imposé le regroupement de petits
sanctuaires dans I’enceinte des sanctuaires principaux (jinja goshi)® ou
I’intégration de leur culte de la divinité titulaire dans ces sanctuaires afin de
réduire les dépenses de fonctionnement et d’entretien de I’Etat mais aussi
pour mieux controler la société rurale. Dans les hameaux formant I’ancienne
commune de Kitahirata, Il y eut des suppressions de petits sanctuaires dont
les divinités tutélaires furent incorporées a d’autres sanctuaires. Cependant,
il est intéressant de noter que les sanctuaires des petits villages qui ont
fusionnés avec d’autres villages plus grands n’ont pas disparu contrairement
a certains endroits et si leur statut est moins important que celui du sanctuaire
de la divinité tutélaire de la circonscription avec laquelle ils ont fusionné, a la
suite du regroupement administratif de 1876, les mémes familles continuent
encore aujourd’hui de les vénérer. C’est pour cette raison qu’on peut trouver

parfois plusieurs sanctuaires dans une communauté villageoise (Tableau 1).

responsabilité administrative du bureau central des sanctuaires (Jinja-Honcho)
a travers ses sections locales.

28) Les autres divinités vénérées sont Sarutahiko no mikoto (sanctuaire Horyu)
et Tateminakata no mikoto (sanctuaire Suwa). Il s’agissait de humbles
chapelles.

29) Yamagata-ken jinja-shi, 1943, p. 376.

30) Leur nombre diminua de 37%. Nihon-shi Kéjien, 1997, p. 1138.



304

2.4. Le sanctuaire et son association de “paroissiens”

Le sanctuaire Inari et I’association de ses “paroissiens” (ujiko)’"
constituent encore une des organisations fondamentales du hameau qui
rassemblent sans exception toutes les maisons. Le sanctuaire, propriété
collective du hameau est administré par la communauté villageoise. Les chefs
de famille élisent dans le cadre de I’assemblée du hameau, pour deux ans,
cinq représentants (ujiko sodai) qui ont la charge de tout ce qui concerne le
sanctuaire, son entretien, 1’organisation de ses rituels avec I’officiant. Selon la
liste des responsables de 1’association, du début de 1’¢re Meiji (1868—1912)
jusqu’au lendemain de la Seconde Guerre mondiale, ¢’étaient souvent les
mémes familles qui occupaient ces fonctions®™, des familles anciennes qui
avaient un certain pouvoir social et économique. Non loin du sanctuaire, se
trouve encore la maison qui a sans doute occupé de génération en génération
la fonction d’officiant durant des siécles et qu’on a encore 1’habitude d’appeler
Tayii sama™ . Déja en 1599, son nom était cité*”. Au début de ’ére Meiji,
cette famille a toujours le statut d’officiant du sanctuaire et I’aura jusqu’en
1929. De nos jours, il y a plus de rotations mais certaines personnes cumulent
souvent plusieurs mandats pour des raisons de disponibilité.

Le systéme de financement du sanctuaire est basé sur une contribution®”

uniforme annuelle que verse chaque maison et des dons faits au sanctuaire

31) A lorigine, ujibito (membres d’un clan). Puis 1’ujigami, divinité protectrice
d’une famille se transforma en divinité protectrice de toute une communauté
locale, et les ujiko vinrent également a étre considérés comme des personnes
appartenant a cette communauté rituelle. Au début de 1’ére Meiji, les ujiko
devaient enregistrer le nom du sanctuaire de leur divinité protectrice dans les
registres d’état civil (koseki bo).

32) Niiaodo Shishi Hensan linkai, op.cit., pp. 234-235.

33) On appelait autrefois ’officiant, Tayii sama.

34) Niiaodo Shishi Hensan linkai, op.cit., p. 29.

35) 9000 yen environ par an.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 305

(sake, objets rituels, espéces...). Les contributions théoriquement volontaires
depuis I’abolition du Shinto d’Etat en 1945 sont recueillies par le responsable
du budget du sanctuaire.

L’officiant® vient d’un hameau voisin. Cette famille a la charge des
rituels du sanctuaire Inari. depuis une quarantaine d’années (troisiéme
génération). Il est I'intermédiaire entre le monde divin et la communauté
dans sa totalité. Aucune personne du hameau n’a occupé depuis 1929 cette

fonction qui se transmet en principe, de génération en génération.
3. Calendrier rituel du sanctuaire

Dans les temps anciens, les paysans ne pouvaient s’en remettre qu’aux
pouvoirs des dieux pour s’assurer leur protection contre les calamités
naturelles. Ainsi, comme dans toutes les sociétés agraires, le calendrier
rituel et les saisons des travaux agricoles étaient en étroite relation. Les
travaux agricoles rythmaient la vie des gens. Au Japon, I’année était centrée
sur le printemps ou les travaux agricoles commengaient notamment avec
le repiquage du riz et ’automne ou on le récoltait. Deux grandes fétes
venaient débuter et clore ces deux périodes trés importantes pour les gens
dont c’était souvent 1’'unique moyen de subsistance. Ces deux fétes étaient
celle du printemps, Kinensai et celle de I’automne Niinamesai, qui était la
plus importante. Les fétes étaient 1’occasion de renforcer la communautg,
de la revivifier périodiquement. C’¢était le moment de la rencontre entre les
hommes et les divinités. Elles constituaient une des rares occasions de se
distraire, de boire et de mieux manger.

De nombreux rites ont disparu®”, avec le temps et surtout aprés les

36) Dans le hameau, on I’appelle giiji. (Le terme général est kannushi, maitre
des dieux).

37) Voir Caillet Laurence, 1981. Cet ouvrage décrit le cycle des rites populaires
liés aux saisons existants dans les campagnes jusqu’aux années cinquante.



306

bouleversements qu’ont connu les campagnes japonaises vers la fin des
années cinquante lors de la haute croissance économique. Certains avaient
perdu toute leur utilité. Ils pouvaient étre différents d’une région a ’autre,
d’un hameau a I’autre. Toutefois, certains se retrouvent encore dans de
nombreux villages, notamment la féte du printemps destinée a favoriser
I’abondance de la récolte et celle de I’automne en remerciement des produits
récoltés. Mais la féte rituelle de la divinité tutélaire qui a lieu a la méme
date, chaque année est la plus importante. Les cérémoniels sont le plus

souvent conformes aux normes de la liturgie officielle®

et par conséquent
se ressemblent. Selon I’importance, le but spécifique de la cérémonie, les
lectures de textes (norito), les offrandes, la longueur du rituel, peuvent varier.

Le déroulement des rituels du sanctuaire Inari est dans ses grandes
lignes le méme. La cérémonie commence par les rites de purification des
lieux, des personnes qui y assistent dans le batiment cérémoniel. Puis, cést le
recueillement, I’ouverture des portes du sanctuaire principal ou se trouve le

é39)

support matériel de la divinité™ (shintai : littéralement corps de la divinité).

40)

La divinité est alors invitée a descendre™ . L’officiant dispose les offrandes

devant la divinité au nom de la communauté rituelle. Elles proviennent des

Les photographies de Haga Hideo sur les rites saisonniers sont aussi des
documents précieux. En effet, un grand nombre d’entre eux ont disparu. Haga
Hideo, 1997. Voir aussi Kyburz Losef A. 1987. Cet ouvrage qui nous a été
une référence précieuse est une des rares monographies consacrées a la vie
religieuse d’un village de montagne du Japon central.

38) Les rites shintd sont divisés en trois catégories: les grands, les moyens et les
petits.

39) Miroir comme support matériel de la divinité tutélaire. Les deux autres
divinités sont symbolisées 1’une par une statuette en bois et I’autre par un
miroir également.

40) Dans le shintd primitif, il n’y avait pas de batiments permanents réservés
aux cultes des divinités. On les invitait alors a descendre sur le lieu sacré du
rituel qu’on célébrait en leur présence et a sa fin, a repartir.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 307

trois grands espaces composant 1’univers: la mer, la terre et la montagne. Le
sel, I’eau, qui y sont des éléments purificateurs essentiels et le sake des dieux
sont sur les plateaux. Seul, I’officiant peut approcher la divinité.

Puis, c’est la lecture solennelle des priéres liturgiques (norito) a la
divinité tutélaire dans lesquelles I’officiant demande des bienfaits en relation
avec le but de la cérémonie. Apres avoir rendu hommage a la divinité en lui
déposant une branche de sakaki*”, d’autres personnes sont désignées pour
le faire personnellement. Chacun représente le groupe auquel il appartient
(le responsable de 1’association des « paroissiens », du hameau...) et aura le
privilége de s’approcher des divinités. L’ officiant invite alors la divinité a
repartir. Ensuite, c’est le retrait des offrandes et la fermeture des portes.

Pour clore la cérémonie, les personnes qui y ont assisté se mettent a
boire le sake accompagné de poisson séché, qui avaient été présentés comme
offrandes aux divinités (naorai). Les cérémonies sont toutes suivies d’un
petit banquet avec 1’officiant dans la salle commune du hameau. C’est alors
le moment de détente, de se laisser aller.

Aujourd’hui, le calendrier rituel ne comporte que cinq jours de
cérémonies dans ’année qui relévent plus du Shintd institutionnel que de

cultes locaux.
1. Le nouvel an (Gantansai)

L’officiant ouvre le nouveau cycle qui accueille les divinités au village
auquelles il adresse des remerciements et leur demande la prospérité et la
sécurité pour toute la communauté lors de la cérémonie organisée dans le
sanctuaire. Tous les chefs de famille ne sont pas présents. Les familles du
hameau viennent dans la journée prier pour le bonheur de leurs proches et

pour une année exceptionnelle.

41) Arbre a feuilles persistantes. On le trouve souvent planté autour des
sanctuaires pour en proclamer la sacralité.



308

2. Hatsu uma et les rogations de printemps (Kinensai)

Le jour du cheval du deuxiéme mois (Hatsu uma) a lieu la féte du

sanctuaire principal Inari a Kyoto®

et de tous les sanctuaires Inari du pays
qui y sont rattachés. C’est le début du nouveau cycle des travaux rizicoles qui
va continuer jusqu’en automne. Dans les régions rurales, c’est le dieu agraire
Inari que I’on implore ce jour-la pour que la récolte soit bonne. Le dieu Inari,
dieu de I’abondance, de la nourriture est souvent associé au dieu de la riziére

(ta no kami)*

que ’on accueille dans certains endroits au début du cycle
agraire pour qu’il protége la croissance du riz jusqu’en automne. On prie
aussi pour le bien-étre de la famille. Les semences de riz (tanemomi) dont
les grains seront offerts a la méme divinité a I’automne sont déposées parmi
les offrandes aux divinités. On fétera dans le méme temps les rogations de
printemps (kinensai)* pour une récolte abondante. (Photos 3—4).

Ce jour-1a, c’est la féte aussi de toutes les confréries de Inari (Inari-ko).

3. Sanctuaire Inari, Hatsu uma (février) 4. Offrandes, Hatsu uma

42) Voir note 23.

43) Autrefois, on fétait son départ dans la région le 15 ou le 23 novembre avec
des gateaux de riz aux haricots rouges. Il est censé repartir dans la montagne
jusqu’au printemps suivant.

44) Son autre nom est toshigoi no matsuri. C’était un rituel important a 1’époque

de Nara (710—784) avec le niinamesai et le tsukinamisai. Kokugakuin Daigaku
Nihon Bunka Kenkytijo-hen,1994, p. 226.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 309

Dans le hameau, il y a une vingtaine de maisons qui ont un petit oratoire de
Inari dans leur jardin. C’est aussi le dieu des habitations (yvashiki-gami). On
offre au renard, son messager de la pate de soja frite (abura-age), du riz aux

haricots rouges et du sake.
3. La féte rituelle de la divinité tutélaire (Zaireisai)

Elle constitue la cérémonie la plus importante, celle a laquelle la
communauté est la plus présente. Elle a lieu chaque année, le 29 avril, le
méme jour que les fétes des autres hameaux de I’ancienne commune de
Kitahirata. Autrefois, chacun avait son jour de féte, associé souvent a un
évenement historique de son sanctuaire. Le jour a changé a plusieurs reprises
pour des raisons de commodités afin que les villageois puissent y participer
en grand nombre. On célebre ce jour-la les trois divinités du sanctuaire. Le
rituel est solennel et long. Seuls les hommes plutdt agés pour la plupart y
participent. Avant la cérémonie, dans I’enceinte du sanctuaire, les rires des
enfants résonnent. Des friandises leurs sont distribuées et ils assisteront a la
fin de la cérémonie aux danses offertes aux divinités (shishimai). De grandes
banniéres portant les caractéres du nom du hameau bordent le chemin du
sanctuaire et ’entrée. Certains objets datant de I’époque ou le sanctuaire était

classé sanctuaire de village sont toujours utilisés. (Photos 5—8).

Au mois de juin a lieu le rite trés solennel de la riziére « sacrée »
(saidensai) dont nous allons parler plus en détail plus loin. C’est un rituel
pour demander également aux divinités une récolte abondante.

Au mois d’aoat*, il y a des danses sacrées au sanctuaire, le soir et

45) Le kabuki qui faisait la gloire du hameau depuis 1797, était représenté pour
la féte des morts dans le sanctuaire et attirait un large public. Aprées la Seconde
Guerre mondiale, les jeunes du hameau sont partis, attirés par des revenus plus
attractifs en ville et en 1963, eut lieu la derniére représentation. Au mois d’aot,



310

5. Féte du sanctuaire Inari (Reisai, avril) 6. Féte du sanctuaire Inari (Reisai, avril)

o W = i s

9. Danses rituelles (aott)

les membres du comité du sanctuaire sortent chaque année les cinq coffres
contenant les costumes des acteurs de kabuki pour les aérer.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 311

aussi dans I’enceinte du temple bouddhique a I’occasion de la féte des morts.

Aprés 38 ans d’interruption, elles ont repris, il y a 8 ans (Photo 9).

4. La féte de la célébration des récoltes (Viinamesai)

Le 23 novembre a lieu la féte de la célébration des récoltes™ qui a lieu
dans de nombreux sanctuaires. Les délégués du hameau et du comité agricole
(nogyo seisan kumiai) y participent. On remercie les divinités pour les prémices
en leur offrant le riz nouveau. C’est aussi le renvoi du dieu de la riziére (Photos
10—11).

5. Le rituel de la riziére “sacrée” (Saidensai)

Le mot saiden signifie la riziere ou 1’on cultive le riz qui sera offert

10. Niinamesai (novembre) 11. Niinamesai, offrandes

46) Son origine semblerait remonter sans doute a I’époque Yayoi ou la riziculture
a ét¢ introduite au Japon. Kokugakuin Daigaku Nihon Bunka Kenkytijo-hen ,
op.cit., p.230.



312

comme offrande aux divinités. Il existe d’autres appellations*”. On n’a
retrouvé aucun document écrit sur ce rituel qui se transmet oralement depuis
des générations. On peut toutefois supposer que c’est surtout au début de
1’ére Meiji, sous I’emprise du Shintd d’Etat qu’il a été développé. C’est un
rituel®® au cours duquel on demande  la divinité du sanctuaire Inari d’offrir
une récolte abondante. Les rites d’imploration pour I’abondance des récoltes

(gokoku héj6)* sont nombreux et variés dans tout le Japon.
Déroulement

Au mois de juin®”, alors que les plants commencent & croitre, dans un
coin d’une riziére toute proche du hameau, est dressé un autel destiné a la
divinité tutélaire du hameau et dans le méme temps a la divinité de la riziere.
Elle veillera sur la bonne croissance du riz jusqu’a sa récolte en automne
(Photos 12—17).

Un foyer est désigné chaque année en principe parmi les représentants
de 1’association des « paroissiens » a qui on emprunte un petit bout de
riziere choisie a I’orée du hameau. Sa famille aura I’honneur d’y accueillir
la divinité. Avant la la réforme agraire de 1946, ce rituel avait sans doute
lieu dans la riziére que possédait le sanctuaire et le riz récolté était offert a

la divinité tutélaire en automne. Les représentants du sanctuaire ainsi que

47) Shinden, shinsenden... (riziére de la divinité).

48) Ce rituel peut faire penser a la cérémonie qu’on effectue avant la
construction d’une nouvelle maison ou un nouveau batiment (Jichinsari).
L’officiant apres avoir purifié le lieu y accueille le dieu du sol afin qu’il
protége les travaux et qu’il en écarte les mauvais esprits.

49) Les 5 céréales dont les Japonais se nourrissaient jadis le riz, le panic, le
millet, I’orge, le soja.

50) Le jour peut varier en fonction des disponibilités des membres du comité du
sanctuaire. Comme beaucoup travaillent a 1’extérieur, elle a lieu en général un
samedi qui doit étre un jour propice dans le calendrier.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 313

14. Talisman pour la dispersion 15. Juin
des insectes (Saidensai)

16. Septembre 17. La riziére sacrée en automne



314

Iofficiant ont la charge de sa préparation®”. Les membres représentatifs de
la famille propriétaire de la riziére assistent aussi a la cérémonie. Le matin
méme du rituel, un espace carré est délimité a 1’aide de quatre bambous
plantés et reliés les uns aux autres par une corde en paille (shimenawa)
décorée de bandelettes de papiers (shide). Au centre est planté le baton
représentant le support de la présence divine.

Devant autel est déposé un plateau d’offrandes: du riz, des 1égumes,
des fruits, du poisson séché, du sel, de I’eau, du sake. La cérémonie dure
environ trente minutes. La place de chaque offrande sur les plateaux est
rigoureusement fixée comme pour tous les rituels.

L’officiant commence par lire une priére de purification, puis il procede
a la lustration & ’aide de son 6-nusa™ (symbole de la présence divine) tout
d’abord des offrandes dédiées a la divinité, des riziéres environnantes (de
I’est a ’ouest, du sud au nord) puis des personnes présentes. Apres s’étre
recueilli, il s’adresse avec solennité a la divinité tutélaire du sanctuaire Inari
pour qu’elle descende. Puis suivent les priéres pour une récolte abondante et
dans le méme temps le renvoi des insectes nuisibles a la récolte™ hors des
limites territoriales du hameau. Autrefois, avec les chaleurs de 1’été, ce rite
avait lieu un peu partout dans les campagnes au mois de juin ou juillet. Puis

apres 1’officiant, certaines personnes sont désignées pour déposer un rameau

51) L’officiant prépare tous les objets rituels dont il aura besoin pour la
cérémonie. Le comité prépare les piquets et les branches de bambou le matin
ainsi que les offrandes qui sont déposées devant 1’autel des dieux de la maison
héte et dans le méme temps devant I’autel des ancétres puisque qu’il se trouve
en général au dessus dans les maisons particulieres avant d’étre présentées a la
divinité lors du rituel. L’autel sera enlevé en septembre, juste avant la moisson
du riz.

52) Baton au bout duquel pendent des bandelettes de papier.

53) Jusque dans les années 1955, le rite du renvoi des insectes nuisibles avait
lieu dans le hameau.



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 315

de sakaki devant la divinité. Elle est invitée apres cela a repartir. C’est de
nouveau la prosternation. A la fin du rituel, chacun boit le sake d’offrande a
tour de role dans la méme coupe. Un banquet cloture la cérémonie chez le
propriétaire de la riziére.

Ce rituel nous a semblé important d’une part par son caractére tres
solennel et aussi parce qu’il est centré sur le riz. Seuls les responsables
de I’association des “paroissiens” y assistent, en représentants de toutes
les maisons. D’autre part, il n’est effectué dans les environs qu’ici. La
communauté villageoise et plus précisément les personnes responsables des
rituels du sanctuaire ont donc su le préserver au fil des générations. Toutefois,
le riz qui sera offert a la divinité lors de la féte des célébrations des récoltes

ne proviendra pas de cette rizicre.
Conclusion

Avec les bouleversements des modes de vie notamment depuis le début
des années soixante, le culte de la divinité tutélaire et les rites saisonniers
ont perdu de leur importance et nombreux sont ceux qui sont tombés dans
I’oubli ou subsistent sous une forme simplifiée mais toujours solennelle.
La participation des habitants aux différents rituels est variable. C’est la
féte de la divinité tutélaire qui est I’événement le plus important. Toutefois,
méme s’ils se maintiennent diminués, ses rites annuels jouent encore un role
important dans la vie de la communauté villageoise et notamment un role
sécurisant. La divinité du sanctuaire a de tout temps protégé la communauté.
Comme nous 1’avons souligné, la pérennité de la maison y est essentielle. Le
village n’est que I’histoire de ses familles qui se perpétuent dans les mémes
lignées, protégées par les divinités de leurs ancétres ou par les ancétres
devenus divinités. Les responsables du sanctuaire essaient du mieux qu’ils
peuvent de maintenir la tradition des rituels que les générations précédentes

leur ont laissés parce qu’ils font partie de leur patrimoine, de leur histoire.



316

Une étude comparative avec les cultes des sanctuaires des neuf hameaux
environnants de 1’ancienne commune de Kitahirata nous permettra de mieux
comprendre la signification des cérémonies rituelles du sanctuaire, leur place
dans la vie quotidienne, les particularités de chaque hameau li¢es a leur

histoire, a celle des maisons qui les composent.
Références bibliographiques

En langues occidentales

Akoun André, ed. (1991), L’ Asie: mythes et traditions, Turnhout, (Belgique):
Brépols

Bathgate Michael (2004), The Fox’s craft in Japanese religion and
folklore-shapeshifters, transformations, and duplicities, New York, London,
Routledge

Bellevaire Patrick (1991), « Dieux et ancétres dans ’espace villageois
traditionnel », L’ homme, 117 (1), pp. 34—65

Berque Augustin, ed. (1994), Dictionnaire de la civilisation japonaise,
Paris: Hazan

Caillet Laurence, ed. (2002), Fétes et rites des quatre saisons au Japon,
Aurillac: Publications Orientalistes de France (1% édition : 1981)

Caillois Roger (1988), L’homme et le sacré, Paris: Gallimard, (c1950) (Coll.
Folio/essais: 84)

Gaboriaud Marie (2004), « La maison et le nom dans le Japon rural —Mydji
vago, kamon : quelques emblémes de la maison rurale traditionnelle— »
Language, Culture and Communication, 32, Yokohama: Université Keio, pp.
211-240.

Hori Ichiré (1968), Folk religion in Japan-continuity and change, Chicago:
University of Chicago Press

Kyburz Josef A. (1987), Cultes et croyances au Japon:Kaida, une commune

dans les montagnes du Japon central, Paris : Maisonneuve et Larose



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 317

Maison Franco-Japonaise (2002), Dictionnaire historique du Japon, Tokyo-
Paris, Maison Franco-Japonaise et Maisonneuve et Larose

Ohnuki-Tierney Emiko (1993), Rice as self: Japanese identities though
time, Princeton: Princeton University Press

Rotermund Hartmut O., ed. (2000), Religions, croyances et traditions
populaires du Japon, Paris : Maisonneuve et Larose

Sieffert René (1968), Les religions du Japon, Paris, P.U.F

En japonais

Fujiwara Osamu (1996), Ta no kami, ine no kami, toshigami, Tokyo: Iwata
Shoin

Hagiwara Tatsuo (1978), Kamigami to sonraku, Tokyo : Kébundd

Harada Toshiaki (1975), Mura no saishi, Toky6: Chtiokoronsha

Hori Ichird (2005), Minkan shinké, Tokyo: Iwanami Shoten (1% édition :
1951)

Haga Hideo (1997), Nihon no minzoku, (2 vol.), Tokyo: Kureo

Iwazaki Toshio (1968), Mura no kamigami, Toky6: Iwasaki Bijutsusha
Kadokawa Nihon Chimei Daijiten (Yamagata-Ken) (1981), vol.6, Tokyo:
Kadokawa Shoten

Kanemoto Yaz6 (1998), Kinsei sonraku saishi no kozé to henyé, Tokyo:
Iwata Shoin

Kitahirata Kéminkan Kyoddo-shi Kenkyu linkai (1985), Furusato no
ayumi, Sakata: Kitahirata Kominkan

Kitahirata Kyddo-shi Kenkyiikai (2000), Kyddo no kurashi to gyoji,
Sakata: Kitahitata Community Shinkokai

Kokugakuin Daigaku Nihon Bunka Kenkyijo-hen (1994), Shinto jiten,
Toky6: Kobundd

Kondé6 Yoshihiro (1978), Inari shinko, Tokyo: Hanawa Shobd (Hanawa
Shinsho, 52)



318

Matsumura Kiyoshi (2006), Nikonjin ha naze kitsune wo shinké suru no ka,
Tokyd: Kddansha

Mitsuhashi Takeshi (2007), Jinja no shikumi to kanshi - saho, Tokyo:
Nihon Jitsugyd shuppansha

Morita Tei, Kaneda Hisaaki (1996), Ta no kami matsuri no rekishi to
minzoku, Toky0: Yoshikawa Kobunkan

Mumeisha Shuppan(ed.) (2001), Shonai no matsuri to nenchiigyoji, Akita:
Mumeisha shuppan

Nakamatsu Yashii (1975), Kami to mura, Tokyd: Dent6 to Gendaisha
Niiaodo Shishi Hensan linkai (2004), Niiaodo shishi, Sakata: Niiaodo
Jijikai

Nihon-shi Kéjien (1997), Tokyo: Yamakawa Shuppansha

Nihon Minzoku Shiikyo Jiten (1998), Tokyo: Tokyodo Shuppan

Nihon Rekishi Chimei Taikei (1990), Yamagata-ken no chimei, vol.6, Tokyo:
Heibonsha.

Nishitani Katsuya (1990), Kisetsu no kamigami, Tokyo: Keiylsha

Otsuka Minzoku Gakkai (ed.) (1972), Nihon minzoku jiten, Tokyo:
Kobundo

Sakata-shi Shi Hensan-shitsu (2001), Sakata-shi gappei sonshi, vol.3,
Sakata: Sakata-shi

Sakurai Haruo (1992), Yomigaeru mura no kamigami, Tokyo: Daimeido
Shintani Takanori (2007), Wa no shikitari, —Nihon no koyomi to
nenchiigyoji—, Tokyo: Nihon Bungeisha

Shonai no rekishi (2000), Matsumoto: Kyodoshi Shuppan

Sugata Masaaki (2007) Nihon no matsuri, Tokyo : Jitsugyd no Nihonsha
Sugiyama Koichi (1996), Ine no matsuri, —Asia no muramura wo tazunete—,
Kyéto: Heirakuji Shoten

Suzuki Eitaré (1968), Nihon néson shakaigaku genri (Suzuki Eitaro
Chésaku-shit), vol.1, Toky6: Miraisha



Le sanctuaire et ses rites saisonniers dans la vie quotidienne d’une communauté villageoise japonaise 319

Tamaki Akira (1977), Inasaku bunka to nihonjin, Tokyo6: Gendai Hyoronsha
Yamagata-ken jinja-shi (1938), Yamagata: Yamagata-ken

Yamagata-ken Kyoiku linkai (1983—1984), Niiaodo iseki, Yamagata:
Yamagata-ken Kyo6iku linkai (vol. 1-2)

Yanagida Kunio (1998—1999), Yanagida Kunio Zenshii, vol.13 et vol. 16,
Toky6: Chikuma Shobo

Yoneji Minoru (1977), Sonraku saishi to kokka tosei, Tokyo: Ochanomizu
Shobo



