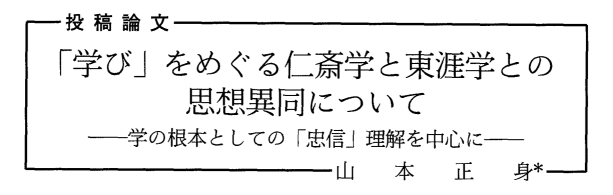
| Kelo Associated Reposit | ory of Academic resources                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Title                   | 「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について:<br>学の根本としての「忠信」理解を中心に                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Sub Title               | A study on the differences between the thought of Ito Jinsai and that of Ito Togai about "leaning" : their thoughts about "loyalty and trustworthiness" as the foundation of learning                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Author                  | 山本, 正身(Yamamoto, Masami)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Publisher               | 三田哲學會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Publication year        | 2002                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Jtitle                  | 哲學 No.108 (2002. 2) ,p.147- 176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| JaLC DOI                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Abstract                | Ito Jinsai's School had been succeeded by his descendants until Meiji period. And so far it was seemed that his eldest son Togai was a faithful successor to Jinsai's doctrines. But recently it has been definitely shown by the progress of the bibliographical study on Jinsai's writings, which analyzes the differences between the final version of Jinsai's manuscripts and the publications of Jinsai's writings edited by Togai, that Togai was not always a mere expounder of Jinsai's doctrines. On the basis of the results of this recent study the purpose of this paper was to analyze the differences between the thought of Ito Jinsai and that of Ito Togai about "Learning", and to search the significance of the differences in the history of Tokugawa educational thought. Approximately speaking, Jinsai's thought of "Learning" was basically composed of his three doctrines. The first is that Jinsai thought "Learning" involves both "Substance" (which consists of humaneness, Tightness, propriety, and wisdom) and "Cultivation" (which requires that we are loyal, trustworthy, serious, and empathetic toward others). The Second is Jinsai's theoretical composition was largely revised by Togai. Firstly for Togai "Cultivation" did not belong to "Learning". Secondary Togai found the reality of "Learning" in "Substance". The third is Jinsai's thought of "Learning" was composed on the basis of man's outer social norm rather than man's inner nature or ability. It was in a marked contrast to Jinsai's though that considered "Loyalty and Trustworthiness" occupied in "Cultivation" as relative. After all Togai's thought of "Learning" was composed of that the main stream in the first period of Tokugawa intellectual history had proceeded from Chu Hsi philosophy (that emphasized "Principle" inherent in all things, therefore in man) to Ogyu Sorai's one (that emphasized "Rites and Music" created by the ancient Sages and were external for man), it could be said that the development of the thought from Jinsai to Togai supported the stream of the thoug |
| Notes                   | 投稿論文                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Genre                   | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| URL                     | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-00000108-0147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.



# A Study on the Differences between the Thought of Ito Jinsai and that of Ito Togai about "Leaning"

: Their Thoughts about "Loyalty and Trustworthiness" as the Foundation of Learning

## Masami Yamamoto

Ito Jinsai's School had been succeeded by his descendants until Meiji period. And so far it was seemed that his eldest son Togai was a faithful successor to Jinsai's doctrines. But recently it has been definitely shown by the progress of the bibliographical study on Jinsai's writings, which analyzes the differences between the final version of Jinsai's manuscripts and the publications of Jinsai's writings edited by Togai, that Togai was not always a mere expounder of Jinsai's doctrines. On the basis of the results of this recent study the purpose of this paper was to analyze the differences between the thought of Ito Jinsai and that of Ito Togai about "Learning", and to search the significance of the differences in the history of Tokugawa educational thought.

Approximately speaking, Jinsai's thought of "Learning" was basically composed of his three doctrines. The first is that Jinsai thought "Learning" involves both "Substance" (which consists of humaneness, rightness, propriety, and wisdom) and "Cultivation" (which requires that we are loyal, trustworthy, serious, and empathetic toward others). The Second is Jinsai found the

<sup>\*</sup> 慶應義塾大学文学部教授(教育学)

reality of "Learning" in "Cultivation" rather than in "Substance". The third is Jinsai considered "Loyalty and Trustworthiness" as the base of "Cultivation".

However above Jinsai's theoretical composition was largely revised by Togai. Firstly for Togai "Cultivation" did not belong to "Learning". Secondary Togai found the reality of "Learning" in "Substance". Thirdly Togai regarded the position of "Loyalty and Trustworthiness" occupied in "Cultivation" as relative. After all Togai's thought of "Learning" was composed on the basis of man's outer social norm rather than man's inner nature or ability. It was in a marked contrast to Jinsai's thought that considered "Loyalty and Trustworthiness" (which are inherent in man's nature) as the foundation of "Learning".

If we assumed that the main stream in the first period of Tokugawa intellectual history had proceeded from Chu Hsi philosophy (that emphasized "Principle" inherent in all things, therefore in man) to Ogyu Sorai's one (that emphasized "Rites and Music" created by the ancient Sages and were external for man), it could be said that the development of the thought from Jinsai to Togai supported the stream of the thought from Chu Hsi to Sorai as a result.

## 1. はじめに

本稿の課題は、いわゆる仁斎学と東涯学との思想異同を、とくに両者の 「学び」<sup>(1)</sup>思想に焦点をあてて分析するとともに、その思想上の意味を近 世教育思想史の文脈に探ることにある<sup>(2)</sup>.両者の思想異同の分析について は、仁斎学が「忠信」をもって「學の根本」(字義下・忠信 2)と位置づけ ていたことに論点の一つを据える.

周知のように,伊藤仁斎 (1627~1705) は生前に著書を一冊も公刊せず, 著作の稿本を作ってはそれに補筆訂正を加え,それに基づいてまた新しい 稿本を作るという作業を繰り返した.彼の没後に仁斎の名前で出版された 著作は,すべて嫡子東涯 (1670~1736) が仁斎の門人たちと協力して校訂 補正を行ったものである.しかし近年に至るまで,仁斎生前の最終稿本

(148)

(以下「稿本」と略す)と、仁斎の没後東涯らによって出版された刊本(以下 「刊本」と略す)との内容上の異同に関心が向けられることはほとんどな く、仁斎学の思想内容を「刊本」を通して探るということが当たり前のよ うに行われてきた.このため東涯の人物や思想も、仁斎学の忠実な継承者 という文脈において評価されることが一般的であった<sup>(3)</sup>.

仁斎学と東涯学との思想異同に問題関心が向けられるようになったの は、「稿本」と「刊本」という二種類の仁斎学テキストの比較分析の進展 による<sup>(4)</sup>. この作業は、東涯による仁斎学テキストの補正作業が単に字句 や表現の修正に留まらず、仁斎学の思想内容の改作にまで踏み込むもので あったことを明らかにした. また、その成果として、「両者の相違の基盤 には、仁斎のより心情的な道徳論と東涯のより規範的な道徳論の対立があ る」<sup>(5)</sup> という、古義学思想の内部展開を考察する上での重要な論点が示さ れることになった.

近年におけるこのような研究動向を踏まえての筆者の関心は、何より も、近世教育思想史研究の視点から両者の思想異同のもつ意味——すなわ ち、上記指摘にいわれる仁斎の「心情的な道徳論」と東涯の「規範的な道 徳論」の対立が両者における「学び」思想の論理構成にどのように反映さ れたのか、また、両者の思想異同から古義学教育思想の内部展開にどのよ うな思想の流れを読み取ることができるのか——を把握することに向けら れる. ただし、この関心に基づいて、仁斎学と東涯学との思想異同を構造 的に把握するには、仁斎学テキスト(「稿本」と「刊本」)の比較分析だけで はなく、東涯学のテキストを通して、仁斎学の主要概念や諸概念間の思想 連関を東涯がどうとらえ直したかを吟味することが不可欠である<sup>(6)</sup>. その ため、本稿において筆者は、①仁斎学の「学び」思想の構造を「稿本」か ら把握する、②「刊本」の吟味を通して東涯によるそれへの補正内容を探 る、③東涯の諸著作の吟味を通して東涯による「学び」思想のとらえ直し を明らかにする、という三つの論考手順を踏むことにする.

(149)

「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

# 2. 仁斎学における「忠信」

まず本節では、仁斎が「学び」の営みをどのような思想構造においてと らえていたのか、そして、その思想構造の中に「忠信」がどのように位置 づけられていたのか、の探究を試みる.

この問題に関する仁斎の基本認識は、次の二つの主張を通して、私たち に伝えられている.すなわち、その一つは、「學に本躰有り、修為有り. 本躰とは仁義礼智、是なり.修為とは忠信敬恕の類、是なり」(字義下・忠 信5)という彼の主張である.これによれば、仁斎は、学の営みを「本 体」と「修為」の二つの側面からとらえ、その上で、「忠信」を修為の学 に包摂されるものと論じていた.

もう一つは、「忠信は學問の本.故に學は必ず忠信を以て主と為」(論 古・学而8,小註)、あるいは「忠信は學の根本.始を成し終を成す、皆此 に在り」(字義下・忠信2)などの言葉である.つまり、「忠信」が修為の学 に包摂されるといっても、それは前者が後者の一部をなすという意味合い に留まるのではなく、より積極的に、前者が後者の根本であることを意味 するのであった.

だが、それでは、仁斎が学を「本体」と「修為」とに分け、さらに、 「忠信」をもって修為の学の根本に位置づけたのはいかなる理由に基づく のか、以下、仁斎学における「学び」と「忠信」との思想連関を構造的に 把握するために、この問題に焦点を絞って考察を加えていく.

(1) 本体と修為――修為の学としての「忠信」――

さて、仁斎が学びを「本体」と「修為」の二側面から論じたことにはど のような思想的意味があったのか.このことは、「学」の字義自体に対す る彼の認識と深い関わりがある.

仁斎によれば、「学」の字義は「學は、 微なり、 覺なり. 諸を古訓に考

へ、之を見聞に驗み、傚法する所有つて覺悟するなり」(論古・学而1,小 註)と説明される。例えば、書を学ぶ者は、手本から筆づかいや字画を 「傚」い、それを自分で繰り返すうちに先人の筆づかいの巧みさを「覺」 るようになるが、「学」とはそのような営みだというのである(字義下・学 1、参照)。ここでいわれる「傚」と「覺」とは、それぞれ「諸を古訓に考 へ」と「之を見聞に驗み」に対応すると見なされるが、こうして仁斎は、 「学」の営みを二つの側面からとらえようとする。すなわち、その一つは、 この営みに何らかの指標の存在を想定し、それに倣うという側面であり、 もう一つは、その指標の内実を自らの体験を通して会得していくという側 面である<sup>(7)</sup>.そして、仁斎が「学」の字義に見出した「傚」と「覺」の二 側面は、彼の「学び」思想における「本体」論と「修為」論の構成基盤と なる。

すなわち,まず,仁斎のいう「本体」の学びとは,何らかの指標に倣う ことを意味した.彼にとってこの指標とは,具体的には「仁義礼智」を措 いて他にはあり得なかった.それは,「學は,人の人為る所以の道を求む るのみ.人の人為る所以の道は,仁義のみ」(孟古・告子上11,章註)と, 学びの目的を仁義の追求に集中させる仁斎学において最も根本的な認識で あった.彼は続けて,「夫子の堯舜を祖述するの祖述,此なり.文武を憲 章するの憲章,此なり.孟子の學ばんことを願ひ,夫子も亦學ばんことを 願ふ,此なり」(同上)と述べるのであるが,仁義(もしくは仁義礼智)を もって学びの指標とするこの認識は,まさに「孔孟の血脉」(附・大学)に 依拠することだからである<sup>(8)</sup>.彼の,「聖人是の四者(仁義礼智のこと.筆 者註)を以て,道德の本躰と為て,學者をして此れに由つて之を修めし む」(字義上・仁義礼智1)という言葉は,「道德の本躰」が仁義礼智である ことを闡明にしたのも,また仁義礼智をもって学ぶ者がそれに由ることの できる規範としたのもすべて聖人の所為に基づく,という認識を最も端的 に示している. ところで、この仁義礼智とは、「天下古今の達德」(字義上・仁義礼智4) として、人倫世界を充実させ秩序づけることでその世界を全体的に成立せ しめているような普遍的な徳であって、個別的な行為主体の実践努力の次 元で語られ得るものではなかった。それは、いわば人倫世界の側から個々 人の道徳実践を意味づける理念なのであって、個々人の行為対象なのでは なかった<sup>(9)</sup>. つまり、各人が仁義礼智に対してとり得る態度は、それに 「由る」<sup>(10)</sup> ことであって、それを行うことではなかった. だが、「由る」 ことのできるものである限り、それは学ぶ者が関知し得るものとして万人 に開かれていなければならない. 仁斎が、「知り易く行ひ易く平正親切な る者は、便ち是れ堯舜の道にして、孔子立教の本原、論語の禁旨なり」 (童上5) と喝破したのもこのためである. こうして仁斎は、「道徳の本躰」 である仁義礼智の意味・内実を「孔孟の直指」(童下45) を通して知ると いう学びの様態のことを、「本体」の学びというのである.

次に、「修為」の学びについてである. 仁斎にとって、上記のように徳の本体に「由る」ためには、「專ら書冊に靠り義理を講ずるを以て、學問と為る」(字義下・学3) だけでは不十分であった. なぜなら、彼が「學問道徳を以て本と為、見聞を以て用と為」(同上)と語るように、学びの指標が「本体」としての仁義礼智に求められるのはいうまでもないにせよ、学びが実際的営みとしての意味をもつのは各行為主体の実践を通してでしかあり得ないからである. 仁斎が「学」の字義として、「古訓に考へ…傚法する」の他に「見聞に驗み…覺悟する」という側面を認めたのも、この点と緊密に関係している. このように、「夫の道徳に至ることを求むる所以」(論古・爲政2,論註)として、各人が仁義礼智へと至る経路を実際に切り開いていくための行為的努力のことを、仁斎は「修為」の学びというのである.

この「修為」の学びが「本体」の学びに対してもつ意味には、次の二点が指摘できる. その一つは、「修為」こそ学びの営みを「実」なるものに

する、ということである、この「実」という表現で仁斎がいおうとするも のは、人倫的世界にあってその心身をもって活動する人間存在のありよう であった(11). その意味で、「実」なるものは「皆人に由つて顕はる」(童上 9)のであり、それは、徳の「本体」が「人有ると人無きとを待たず、本 来首から有るの物」(童上14)であるのとは対照的であった。そして、こ の文脈からは、「修為」が「実」であるのに対し、「本体」はそれだけでは 「虚」と説かれる、例えば、仁斎は、「本体」としての「仁」について、 「若し仁を言ふて人を言はざれば、則ち虚にして以て道を見ること無し」 (孟古・盡心下16,小註)と、もしそれが「人」との関係を離れるならば 「虚」だとする.それに対し,「修為」としての「忠信」については、「夫 れ孝弟は順徳,忠信は實心.人若し忠信ならざるときは、則ち名孝を為と 雖も、實は孝に非ず、名忠を為と雖も、實は忠に非ず」(童上35)と、こ れを「実」なるものと論ずる、つまり、「本体」の学びとは、それだけで は「虚」に陥る可能性を孕むものであり、従って、学びの営みがその 「実」を確保するには、「本体」とともに「修為」の学びが不可欠だったの である.

もう一つは、各行為主体が行うべきことが、まさに修為としての忠信敬 恕に求められたということである. それは、「本体」としての仁義礼智が 各人の行為対象ではなかったことと対比される. そのことを、仁斎は、 「恕」について論ずることを通して説明する. すなわち、「仁は勉めて為す 可からず、恕は強て之を能くす可し. 仁は德有る者に非ざれば能はず、恕 は分め行ふ者之を能くす. 其の強て之を能くする所の恕を為すときは、則 ち首から勉めて為す可からざるの仁を得」(童上58) がそれである. ここ で、仁斎によって意識されていることは、各行為主体という「己」と人倫 世界という「天下」との間にある懸隔である. 徳の本体としての仁は、 「徧く天下に達する」(字義上・仁義礼智3) ものであり、個人が「勉めて為 す」ことのできるものではない. それに対し、修為としての「恕」は「己 「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

を以て…人の心を體察する」(童上59) ものであり,個人の「強て之を能 くす可」きものである.そして,「己」に可能な恕を行うことが,「天下」 に達する仁に到る経路だというのである.彼の,「仁義は置に道の本躰, 忠恕の功と雖も,亦仁義を以て本と為ざること能はず.然れども人を待し 物に接するに至つては,必ず忠恕を以て要と為」(字義下・忠恕4) という 言葉も,各人が「本体」に由りながら,しかも個々の人間関係において 「修為」していくことに,学びの実質を認めたものである.

このように、仁斎が学びを「本体」と「修為」との両側面から論じたの は、彼の「学び」思想が、全体としての人倫世界を成立させている徳その ものに対する知と、個々人が現実の生活の中で他者と関わりその関係を充 実させていく実践的努力との相互連関を、思想構造の基軸とするものだっ たことを物語っている.

(2) 学の根本としての「忠信」

ところで、仁斎学における「忠信」を理解する上でより重要なのは、前述のように、それが修為における単なる一工夫ではなく、まさに「學の根本」(字義下・忠信 2) と見なされていた、ということにある.ここでは、その理由を探らねばならない.

まず、仁斎による「忠信」の定義から検討しよう.彼はこれを「己を盡 す之を忠と謂ふ.實を以てする之を信と謂ふ.皆人に接する上に就て言 ふ」(字義下・忠信 1) と説明する. つまり、「人の事を做すこと苔が事を做 すが如く、人の事を謀ること己が事を謀るが如く」(同上)自分を尽くす のが「忠」であり、他者と言葉を交わす上において「有れば便ち有りと曰 ひ、無ければ便ち無しと曰ひ…一分も増減せざる」(同上)のが「信」だ というのである.要するに、他者志向的に己れの心を尽くし、そこに一切 の偽飾をまじえないのが「忠信」だといえよう<sup>(12)</sup>. だが、これがなぜ 「學の根本」と理解されるのか.

(154)

「修為」の学びに対する仁斎の基本認識の一つは、その方法が各行為主体の状況に応じて多種多様だということにある.すなわち、彼は「盖し聖人の人を教ふる、其の條目間に一端に非ず.衆功兼ね擧げて、而る後能く徳を成すことを得.…事に因つて教を設け、人に對して方を示す. 豊徒に一事を守って徳を成すことを得べけんや」(童上37)と述べ、修為とは「徒に一事を守」るものではなく、「衆功兼ね擧げて」行うべきものだと論ずる. 修為について述べた孔子の発言が、「或は曰く、智仁勇、或は曰く、忠信篤敬、或は曰く、恭寛信敏惠、或は曰く、忠信を主として義に従る」(同上)と、多岐にわたっているのもこのためである.

だがその一方で仁斎は、これら多様な工夫の中で各人が必ず保持すべき ものがあるともいう.それが「忠信を主とする」<sup>(13)</sup>ということであった. すなわち彼は、「忠信を主とするは孔門學問の定法.苟も忠信を主とせざ るときは、則ち外似て内實に偽り、言是にして心反して非なり. 與に並び て仁を為し難き者有り」(論古・学而8、論註)と述べ、各人が仁へと至る 経路を切り開く上で、「忠信を主とする」ことが必須の要件だという. あ るいはまた、「忠信以て地と為…犹を釐を造るの基址有るがごとし. …夫 の仁の德を成す所以なり」(童上34)と、「忠信」とは仁徳を成すための土 台だという. このように仁斎にとって、「忠信」が修為の工夫の中に占め る位置は、「仁」が徳の中に占める位置に比されるべきものであった. 彼 の「道德を語るときは則ち仁を以て宗と為、脩為を論ずれば必ず忠信を以 て要と為」(論古・爲政2、論註)という言葉がそれを物語っている.

仁斎学において、「仁」が「人道の大本、衆善の總要」(童上42)として、「聖門學問の第一字」(童上34)とされることは論を俟たない. なぜなら、「慈愛の心内首り外に及び、立き首り遠きに至る、充實通徹達せずといふ所無し、即ち是れ仁なり」(論古・学而2、論註)と理解される「仁」とは、人々が住まう人倫世界の中を互いの良心で結ばれた人間関係のネットワークが張り巡らされていくことを意味した<sup>(14)</sup>.人倫世界の調和的発

(155)

展に「道」を見出した仁斎にとって,まさに「仁」こそそれを根本におい て支える徳だったからである.

だが、この「仁」は徳の本体として、人倫世界の側から論じられるもの である.これを現実に「人を待し物に接する」(字義下・忠恕4) 各行為主 体の側からとらえ直したときに、いわれるものが「忠信」なのであった. つまり、人倫世界の徳の中では「仁」が根本であるように、各個人の修為 の中では「忠信」が要点となるのである.仁義礼智の中で「仁」こそが 「徳の長」(童上39) であるように、忠信敬恕などの中でまさに「忠信」こ そが「仁を行ふの地」(童上35) と理解されるのである.それを仁斎は、 「忠信以て地と為、篤敬以て之を守り、恕以て之を行ふ、皆夫の仁義を修 むる所以なり」(童下21) と表現する.確かに、各行為主体が様々な人と 接し、充実した人間関係を構築していくには、他者を篤く敬ったり、他者 の心を忖度すること(すなわち恕)が必要である.だが、それら修為の努 力も、「忠信」(すなわち、「他者志向的に己の心を尽くし、言に一切の偽飾なき こと」)が土台になければ、すべては名ばかりのものになってしまう.こ の意味において、「忠信」とは、あらゆる修為の営みを真に「実」なるも のするための要点なのである.

こうして仁斎は、「盖し忠信に非ざるときは、則ち道以て明かなること 無く、徳以て成ること無し、礼は忠信の推、敬は忠信の発.乃ち人道の以 て立つ所にして萬事の以て成る所なり、凡そ學者は忠信を以て主と為ざる 可からず」(論古・述而24、論註)と、「忠信を主とする」ことの意義を高 唱する.「忠信」とは、現実の人倫世界において営まれる人々の「実」な る実践的努力において、常に保有すべき心の工夫のことをいうのであり、 またこの点にこそ「忠信」が「學の根本」といわれる理由が求められるの である<sup>(15)</sup>.

#### 哲 学 第108集

# 3. 東涯学における「忠信」

以上のように、仁斎学では、①学びを「本体」と「修為」の両側面から とらえる、②学びの「実」を「本体」よりもむしろ「修為」に求める、③ 「修為」の根本を「主忠信」に求める、の三点を「学び」思想の最も基本 的な論理構成としていた.では、このような仁斎学における「学び」思想 の基本構成は、東涯によってどのようにとらえ直されたのか.その概要を 把握することが本節の課題である.

(1) 「刊本」での補正

この項では、仁斎学テキストにおける「稿本」と「刊本」との比較分析 を通じて、東涯が仁斎の「学び」思想にどのような補正を加えていたのか を探ることにする.この問題に関して、先行研究が明らかにした最も基本 的な事柄は、「刊本は仁斎の没年に近ければ近いほど最終稿本により忠実 であり、没年から遠ざかれば遠ざかるほど最終稿本と異なるものになって いく」<sup>(16)</sup> ということであった.

例えば、仁斎が学の営みを「本体」と「修為」の二側面から論じていた ことに関して、仁斎が没してから八ヶ月後に刊行された『語孟字義』の 「刊本」(宝永二〈1705〉年11月刊)では、「學に本體有り修爲有り、本體と は仁義禮智、是なり、修爲とは忠信敬恕の類、是なり」(字義下・忠信5) と、「稿本」と同じ文言となっている、それに対し、仁斎が没して七年後 の正徳二 (1712)年に出版された『論語古義』の爲政篇第三章・論註を見 ると、

學問に道德有り脩為有り.仁義礼智は之を道德と謂ふ.本なり.忠信 敬恕は之を脩為と謂ふ.夫の道德に至らんことを求むる所以なり. 〔稿本〕

仁義禮智は之を道德と謂ふ、人道の本なり、忠信敬恕は之を修爲と謂

ふ、夫の道徳に至らんことを求むる所以なり、〔刊本〕

と、「稿本」にあった「學問に道德有り脩為有り」という文言が削除され ている.このことは仁斎と東涯の「学び」思想の異同を論ずる上で重要な 意味をもつが、それについては後述する.

さて、上記のように東涯の補正作業は、「刊本」の出版年によってその 様相を異にするが、以下では、東涯の補正方針やその内容を概括的にとら まえたときに浮かび上がるいくつかの特徴を挙げてみる.

第一に指摘すべきことは、「刊本」では、学びの思想が構成される契機 を、「修為」としての忠信敬恕(あるいは孝弟忠信)よりも、むしろ「本 体」としての仁義礼智に求める姿勢が明確にされた、ということである。 例えば、『童子問』(「刊本」は宝永四〈1707〉年)の巻之上第九章を見ると、

たきの字宙の外,復た宇宙有りとも,苟も人有て其の間に生ぜば,必ず 當に君臣父子夫婦の倫有て,孝弟忠信の道に循ふべし.〔稿本〕 たきの字宙の外,復た宇宙有りとも,苟も人有て其の間に生ぜば,必ず 當に君臣父子夫婦の倫有て,仁義禮智の道に循ふべし.〔刊本〕

と、元来の「孝弟忠信の道に循ふべし」が「仁義禮智の道に循ふべし」に 改められている.同様のことは、『論語古義』学而篇第四章・論註の次の 言葉にも認められる.

古は道德盛んにして議論平らかなり.故に惟孝弟忠信を言ひて足れり.…盖し天地の道は人に存す.人の道は孝弟忠信より切なるは莫し.故に曰く,惟孝弟忠信を言ひて足れりと.〔稿本〕

古は道德盛んにして議論平らかなり.故に其の己を修め人を治むるの間,專ら孝弟忠信を言ひて,未だ嘗て高遠微妙の説有らず.…蓋し天地の道は,人に存す.人の道は孝弟忠信より切なるは莫し.故に孝弟

この場合,「刊本」では,「稿本」にあった「惟孝弟忠信を言ひて足れり」 という,孝弟忠信をもって人から天地へと連なる道の切要とする仁斎の強

忠信は、以て人道を盡すに足る、〔刊本〕

#### 哲 学 第108集

調点がトーンダウンさせられている(17).

第二に、これとの関連で、「刊本」では、修為が「実」なるものだとす る仁斎元来の主張が薄められた、ということが挙げられる。例えば、仁斎 学テキストの中で彼の没後最も遅れて刊行された『孟子古義』(享保五 〈1720〉年刊)の離婁章句上第二十七章の小註では、

仁義の徳大なり. 然れども人に在ては, 則ち親に事へ兄に從ふの間に 出でず. 故に仁義の名虚にして孝弟の徳實なり. 〔稿本〕

仁義の徳大なり. 然れども人に在ては, 則ち親に事へ兄に從ふの間に 出でず, 此れ仁義の實, 我に在て見つ可き者なり. 〔刊本〕

というように、本体としての仁義を「虚」とし、修為としての孝弟を 「実」とする仁斎の主張は改作されている.このような東涯の方針は、前 出の同書盡心章句下第十六章の小註を見ても、

仁を言ふて人を言はざれば,則ち虚にして以て道を見ること無し. 「稿本〕

仁を言ふて人を言はざれば,則ち以て道を見ること無し.〔刊本〕 と,「刊本」において「虚にして」という表現が削られたことにも現れて いる.

第三に、このような「修為」の思想的位置の相対的な低下に関わる問題 として、「刊本」では、「心」や「性」など各個人がその内部にもつ素質・ 能力を比較的軽視する傾向にある、ということを併せて指摘しておくべき であろう.例えば、同じ『孟子古義』の告子章句上第十五章・章註を見る と、

孔孟の學を論ずる,毎に德を言ふて,心を言はず.何となれば聖人學 者をして仁義礼智の德に由つて之を修めしむるのみ.心の若き者は, 徒に其の思慮運用する所にして,或は善,或は悪,專主する所無し. 〔稿本〕

孔孟の人を教ふる,毎に仁義禮智の徳に由って其の身を修めて,心を

(159)

「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

言ふは甚だ罕なり.何となれば仁義禮智は,天下の達徳にして,心は 人の思慮運用する所.其の欲する所に從へば,必ず道に違ふに至る. 〔刊本〕

と、「心」について、「稿本」では「或は善、或は悪、專主する所無し」と されていたのが、「刊本」では「其の欲する所に從へば、必ず道に違ふに 至る」と修正されている.また、「性」に関しても、『論語古義』学而篇第 二章・論註の、

盖し孝弟は性なり、仁義は徳なり. 性とは己に有るを以て言ひ、徳と は天下に達するを以て言ふ. 〔稿本〕

仁を爲すは孝弟を以て本と爲. 性を論ずるは仁を以て孝弟の本と爲. 〔刊本〕

や、同じく為政篇第二十一章・大註の、

孝弟は人の性なり、夫れ孰れか美ならざるや、又孰れか從はざるや、 〔稿本〕

孝友は人の善行なり. 夫れ孰れか美ならざるや. 又孰れか從はざるや. 〔刊本〕

などのように、「孝弟」を人の性の次元でとらえようとする「稿本」と、 「孝弟」を仁もしくは善行の本として論ずる「刊本」の相異が明確に認め られる.

第四に,しかしながら,「主忠信」を重視する思想的立場は,「刊本」も これを基本的に継承している,ということが指摘できる.例えば,『論語 古義』顔淵篇第十章の小註では,「稿本」「刊本」ともに「忠信を主とする ときは,則ち徳を崇くするの基立つ」と「主忠信」の意義が説かれてい る.ただし,ここで注意すべきことは,「主忠信」が説かれる場合には, 「持敬」をもって学問の主意とする朱子学説のことが意識されているケー スが少なくない,ということである.例えば,『論語古義』學而篇第八章 の論註は, 忠信を主とするは孔門學問の定法なり、苟も忠信を主とせざるとき は、則ち外は似て内は實偽なり、…後儒従に敬を持することを知つ て、忠信を主とすることを知らず、謬と謂ふ可し、〔稿本〕

忠信を主とするは孔門學問の定法なり、苟も忠信を主とせざるときは、則ち外は似て内は實偽なり、…後儒徒に敬を持することを知つ

て、忠信を主とすることを以て要と爲ざるは、亦獨り何ぞや.(刊本) と、「稿本」「刊本」ともに「忠信を主とするは孔門學問の定法なり」とす るが、それは朱子学の「持敬」説を論難する文脈で説かれている.これと 同様のことは、同述而篇第二十四章の論註でも、

凡そ學者は忠信を以て主と為ざる可からず. 而るに後の諸儒, 別に各 宗旨を立て, 以て學問の主意と為るは, 非なり. 〔稿本〕

凡そ學者は忠信を以て主と爲ざる可からず. 而るに後の諸儒, 別に各 宗旨を立て, 以て學問の主意と爲るは何ぞや. 〔刊本〕

という表現に認めることができる.東涯が,修為それ自体の中に「忠信」 をどう位置づけていたのかの検討は次項に譲ることにして,ここでは次の ことを指摘するに留めたい.すなわち,「刊本」も「稿本」と同様に,徳 に達するための個人的努力としての「主忠信」を強調するが,その背後に は,古義学と朱子学との思想上の相違点を明確にするための思想戦略の一 つを「主忠信」に求めようとする東涯の意図が窺われる,ということであ る (ただし,後述のように,東涯における「主忠信」の意味は仁斎のそれと同じも のではなかった).

いずれにせよ、上記のような東涯による仁斎学テキストの補正作業は、 仁斎の「学び」思想の内部に保たれていた「本体」と「修為」とのバラン スに修正を加え、「修為」よりも「本体」の方に「学び」としての重みづ けを行う意味をもつものであったと指摘できるだろう. (2) 東涯学における「学び」と「忠信」

それでは、いわゆる東涯学の説く「学び」とはどのような思想構造をも つものであり、またそれが仁斎学のそれとどのように異なるものだったの か.以下では、上記に示した仁斎学における「学び」思想の三つの基本構 成(すなわち、①「本体」と「修為」の関係、②学びにおける「実」の意味、③修 為に占める「忠信」の位置)を、東涯がどうとらえ直したのか(あるいはどう 継承したのか)という問題に論点を絞って、東涯学における「学び」思想 の構造を探ることにする.

第一に、東涯学における「本体」と「修為」の関係についてである.両 者の字義に対する東涯の理解は、例えば、「大抵聖賢のをしへに、本躰あ り、修為あり、仁義禮智は人の身をおさむるの目あてなり、是を本躰とい ふ、忠信忠恕恭敬等の名は何れも修為の名にて、仁にいたることをもとむ るゆゑんの工夫なり」(訓幼4、恭敬6)という言葉に示されるように、仁 斎の理解と異なるものではない.だが東涯は、仁斎のように「學に本躰あ り、修為あり」とはいわず、「聖賢のをしへに、本躰あり、修為あり」、あ るいは「聖賢のをしえまちまちなれども、學問と修為とにつゝまりたるこ と決焉たり」(訓幼8・學2)と語る.つまり東涯は、修為のことを積極的 に「学び」として論じようとはしていない.

これに関連して注目すべきは、東涯による「学」の字義説明である.東 涯は、「学」のことを「學は人の行ふことを見ならふて合點する事なり」 (同上)と定義する.あるいは、そのより具体的な説明として、「學問と云 ふは、古聖賢君子のよき行ひ、よき言をみきゝ、又は世間の老成篤實なる 人のしかたをみならひて、それをてほんにして、しならふことなり」(關 鍵 195)と論ずる.東涯の定義において注意すべきは、そこでは、仁斎が 「學は、微なり、覺なり.諸を古訓に考へ、之を見聞に驗み、傚法する所 有って覺悟するなり」(論古・学而 1、小註)と論じた言葉の中の、「之を見 聞に驗み」すなわち自分の体験に試みるという側面が必ずしも明確には描 かれていない、ということである.確かに、東涯も、「學の字は、ならふ とさとるとの意をかねあはせて、字義そなはる」(訓幼8、學1)と述べて、 学に「ならふ」と「さとる」の両側面があると認めてはいる.だが、「學 は人の行ふことを見ならふて合點する事なり」という東涯において、「さ とる」という営みは、自らの体験よりも、模範や規範によって規定される 意味合いが強く描き出されている感は否めない.

「学び」において規範を重視する東涯の積極的な姿勢は、例えば、

人の道に於けるは,猶を器の繩墨に於けるがごとし.木の性曲直同じ からず,故に之を正すに規矩準繩を以てす.人性氣稟齊しからず,故 に之を教ふるに仁義禮智を以てす.木唯其の生ずる所にして檃括を加 へざるときは,則ち器を成すこと能はず.人唯其の生ずる所にして敎

化を經ざるときは、則ち以て人爲ること能はず.(辨疑一・命道億21) という言葉に認められる.ここに見られる、「木に対する檃括」と「人に 対する教化」を同列に論じるような、外的規範を重視する思想態度を、仁 斎学に認めることは困難である.こうして東涯は、学びの契機として、個 人のもつ主観的能力よりも社会の側の客観的規範を重視するのであるが、 このような彼の思想態度が、個人の能力と社会規範との関係を「内は以て 外を資け、外は以て内を養ふ」(童上22)という「内外一致」(同上)にお いてとらえた仁斎のそれとの間に齟齬を生じさせていたとしても、不思議 はない.

「凡そ聖賢の人を教ふる,擧げて皆道を以て規矩準繩と為て,心の思ふ 所をして此に違はざらしめんことを欲して,未だ嘗て心を以て法と為ず」 (指要下,心法道法の論)と論ずる東涯にとって,学びとは主観的な「心」 ではなく,客観的規範たる「道」を「規矩準繩」とすべき営みなのであっ た.東涯が,「修為」を「聖賢のをしへ」として論じ,「学び」の一様態と 見なすことに慎重な構えをとっていたのは,それが,一方で,仁義礼智と いう普遍的規範に「由る」ための工夫でありながらも,他方では,「理に 「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

當るか否ざるかを顧みず,只是れ己の心を盡し,朴實に行ひ去るを謂ふ」 (字義下・誠2)というように,主観的な側面をもつ営みだからであっ た<sup>(18)</sup>.

第二に、学びにおける「実」の意味についてである。上記のような東涯 学における「修為」理解の微妙な変化は、学びの「実」を修為に見出した 仁斎学の思想的立場の修正を意味することにもなった。もちろん、「聖賢 の道は、專ら人に接するの上に就て教を立て、徒に自己一身を守りて便ち 了とするに非ず | (辨疑一・命道億15)と、「道」の所在を「人に接するの 上|に求める限りにおいて、東涯学の「実|もまた人倫世界に住まう人々 のありように関して使用される言葉であった、この点では、仁斎学との間 に認識の違いはない.だが,両者が見解を異にするのは,東涯学にとっ て、「道」とは元来、人倫世界に住まう人々がそれを行う以前に、聖人の 言葉や行事としてすでに人々に与えられており、「実」の意味もまたそこ に見出される、という点にあった、東涯が、「聖人の道は事實なり」(鄒魯 上・序)といい、あるいはまた、「蓋し聖人の道は、倫理綱常を重きと為、 · 禮樂刑政を大なりと為. 言言是れ實, 事事是れ實 | (指要下, 體用の論) と いうのも,そのためである.こうして東涯学では,学びにおける「実」 が、人々の「修為」よりもむしろ聖人によって定められた規範に求められ ることになる、「法を心に求むるは、法を道に求むるの實と意るに如かず」 (指要下・心法道法の論)と説く東涯にとって、「実」とは、「心」を起点と する修為の営みではなく、「道」を根拠とする社会規範に求められるべき なのであった.

第三に、「修為」に占める「忠信」の思想的位置についてである.東涯 による「忠信」の定義は、「心のまことをつくすを忠と云、物こと相違な きを信と云」(訓幼4・忠信1)と、仁斎のそれと差異はない.だが、「主忠 信」に対する東涯の思想態度は、仁斎のそれとは大幅に異なっている.す なわち、東涯は、 主忠信といふことは,主に賓に對したること葉にて,萬事の上忠信を 本とするといふことなれは,これを一箇の手かゝかりとして,常にこ れを守るといふこと,まことにしるへし,然れとも主忠信徙義といふ ことあり,又十室之邑必有忠信如丘者焉,不如丘之好學也とあれは,

たゝ忠信はかりにて萬事を了すといふにあらす(訓幼4・忠信3) と、忠信を万事の本としつつも、忠信だけをもって万事が完了するわけで はないと説く.彼にとって「主忠信」とは、「恭敬忠恕忠信のをしへ、そ れぞれのことによりて同しからす、其内に忠信を第一とするゆへに、忠信 を主とするとのたまふなり」(同上)と、様々な修為の中で人が第一に心 掛けるべきものが忠信だという意味であって、仁斎のように「始を成し終 を成す、皆此に在り」(字義下・忠信2)という意味において理解されるべ きものではなかった.

東涯の認識に従えば、後世の学問は、例えば「朱晦庵は居敬究理を旨と し、陸象山は先立乎其大者を旨とし、王陽明は致良知を以て主とせらる」 (訓幼4・忠信3)ように、一つの学がそれぞれに一つの主意を設けるよう になった.それは「後世は心理の學さかんなるによりて、百行の本を一心 にかたつけて、…一箇の手かゝりを立てこれを守」(同上)るような習わ しができたからである.だが、東涯は、元来の聖人の教えとは、「心」の 本体に善を認め、それに基づいて学に一つの主意を立てようとするもので はなく、むしろ、複雑多端な人倫関係に応ずるために必要な工夫を百行と して示すものであったと論ずる.

「後世の学問」と対峙する、このような東涯の思想的立場は、「人の物に 應ずる、既に一事に非ざれば、則ち之を治むるに亦一事を以てす可から ず.故に仁有り、禮有り、孝弟忠信有つて、而して必ず聖賢を師とし、必 ず詩書を誦し、以て其の則を取る」(指要上・古學原論)という言葉に集約 されている.つまり、そもそも人倫世界とは極めて多様な人間関係から成 り立っており、聖人が、そこに住まう人々に対し仁義礼智孝弟忠信などの 百行を立てて教えとしたのも、「衆功擧て其の功を成就す」(訓幼4・忠信 3)るためであった、というのである.こうして東涯は、「道とは百行の統 名なり」(辨疑一・命道億13)とし、「仁義禮智孝弟忠信中庸等の目は則ち 其の分名なり」(同・命道億15)と理解することで、聖人の教えとは、あ る一つの主意を設けてそれを終始固守することではなく、それぞれの事情 に応じて百行の中から「恰好正當の方法」(同上)を採るべきことを説く ものだ、と主張する.彼にとって、「忠信」もまたそれら百行の中の一つ にすぎず、また、それがすべての修為の工夫の基底をなすものでもなかっ た.

この、いわば百行の中での「忠信」の相対化は、

蓋し孝弟忠信,仁義禮智等の名,皆百行の目にして,行事に著はるの 實なり.但處に隨て名を異にし,事に因て稱を別にす.諸を父に施せ ば則ち孝と爲,諸を兄に施せば則ち弟と爲,諸を君と朋友に施せば, 則ち忠信と爲,諸を衆に施せば則ち仁と爲,皆人の行ふ所に非ずとい

ふこと莫し.(指要下・仁孝本末の辨)

という東涯の言葉に最も如実に見ることができる.ここにおいて,「忠信」 は多様な人倫関係の中にあって,とくに「君」と「朋友」に施す行為とし て論じられることになる.このように「忠信」の向かう対象を「君」と 「朋友」に限定する発言を,仁斎の所説から見出すことは困難である<sup>(19)</sup>. 仁斎学が「學の根本」と見なした「忠信」の思想的位置は,東涯学によっ て,聖人が教えとして立てた百行の中の一工夫として,しかもある特定の 人間関係において行われる工夫として,相対化させられていくのである.

# 4. 「忠信」をめぐる思想異同の歴史的評価

## ――むすびにかえて

以上に眺めた限りにおいて,東涯学の,仁斎学とは異なる思想的特質を 整理するならば,次の二点を指摘することができる.すなわちその一つ は、東涯学において「学び」の思想は、人間の内なる素質・能力よりもむ しろ外なる社会規範を基本的契機として構成されるものであったというこ とであり、もう一つは、東涯学は「持敬」「致良知」「主忠信」など、「学 び」の営みに一つの主意を設けることを排し、それを多相的・相対的なも のとしてとらえ直したということである.

では、この二つの思想的特質を東涯学に与えたものは何であったのか. 仮説の域を出ないが、その一つとして考えられ得ることは、古義学の継承 者として、自らの学と朱子学との差別化を鮮明なものにしようとする東涯 の自覚ではなかったかと思われる<sup>(20)</sup>.すなわち、仁斎学における「主忠 信」の強調は、学びの契機を個人の内的な「心」の働きに見出すととも に、学問に一つの主意を設けることを意味したが、東涯にとってそれは、 「心の本体」に「理」の存在を認め、「持敬」をもって一つの主意とする朱 子学と同じ思想的態度に立つものと解される恐れがあった.それゆえ、古 義学の継承・発展を使命とする東涯にとって、その使命を貫徹するために は、仁斎学に朱子学的思惟の残滓が存在することを否定し、自らの学が朱 子学思想と対峙するものであることをより鮮明にする必要があった、と見 なされるからである.だが、その意味での東涯による仁斎学擁護の方針 が、結果として、古義学内部の思想展開を仁斎学の改作へと踏み込むに至 らしめたことは否定できない.

いずれにせよ,このような東涯による「忠信」のとらえ直しは,古義学 の教育思想がどのような思想的立場へとその方向を転換させていくのかを 示唆してもいる.すなわち,東涯は「唯此二字(忠信のこと.筆者註)を守 て學以て之を充てざるときは,則ち好人を爲すに過ぎず.亦有用の材と謂 ひ難し」(辨疑二・性教億41)と説くのであるが,この主張は「忠信は學の 根本.始を成し終を成す,皆此に在り」(語孟下・忠信2)と語る仁斎の説 よりも,むしろ,「忠信ありといへども,学ばずんばいまだ郷人たるを免 れざるなり」<sup>(21)</sup>と論ずる荻生徂徠(1666~1728)の説の方に親近性を認め 「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

ることができる.

こうして東涯学は、その教育思想としての基本構成において徂徠学のそれに接近していく、例えば、前述の「人の道に於けるは、猶を器の繩墨に 於けるがごとし、木の性曲直同じからず、故に之を正すに規矩準繩を以て す.人性氣稟齊しからず、故に之を教ふるに仁義禮智を以てす」(辨疑-・ 命道億21)という言葉に典型的に見られるように、東涯教育思想の基本構 成は、規範としての仁義礼智に基づく「教化」を基軸に据えようとする が、このように個人の外部に据えられた指標から説かれる学びの論理は、 「先王の道は外に在り、六芸もまた先王の道なり、…その人徳ありといへ ども、然れども先王の道を知らずんば、すなはち有道の士と称することを 得ず」<sup>(22)</sup>という徂徠学の論理と思想的立場を同じくするものといえる、 もちろん、「外」に措定された指標の意味・内実をどう理解するかや、そ れを身に備えるのにどのような方法を採用するかについて、東涯学と徂徠 学との間に思想的断層が存在するのは事実である。だが、個人の外なる規 範を基本的契機として「学び」思想を構成しようとする思想態度は、両者 に共通するものと評すべきである<sup>(23)</sup>.

「学び」をめぐる仁斎学と東涯学の思想異同は,「学び」の契機として個 人の内なる素質(本然の性)を重視する朱子学から,外なる社会規範(先王 の制作物=礼楽)を重視する徂徠学へという,近世前半期における教育思 想史の主要な動向を,古義学思想がその内部展開において支持したことを 物語っているのである.

#### 【註】

〔伊藤仁斎・東涯の著書とそれの略記について〕 ①伊藤仁斎(稿本)

『論語古義』「林本」(天理大学附属天理図書館古義堂文庫所蔵).

『孟子古義』「林本」(同文庫所蔵).

『孟子古義』巻之二「元禄七 (1694) 年校本」(同文庫所蔵).

### 哲 学 第108集

『童子問』「林本」(同文庫所蔵).

『語孟字義』「林本」(同文庫所蔵).

『語孟字義』(日本の思想 11『伊藤仁斎集』筑摩書房,1790年,所収). ②伊藤仁斎(刊本)

『論語古義』正徳二 (1712) 年刊, 京師文會堂・奎文館発行.

『論語古義』(『日本名家四書註釋全書』論語部壹,東洋圖書刊行會 1922 年, 所収.ただし,この書に収録された『論語古義』は,文政十二 (1829) 年の 再刻本を底本とする).

『孟子古義』享保五 (1720) 年刊, 京兆奎文館発行.

『孟子古義』(『日本名家四書註釋全書』孟子部壹,東洋圖書刊行會,1924 年,所収).

『童子問』 寳永四年 (1707) 刊.

『童子問』(日本古典文学大系 97 『近世思想家文集』岩波書店, 1966 年, 所 収).

『語孟字義』 寳永二 (1705) 年刊.

『語孟字義』(『日本倫理彙編』第五巻,金尾文淵堂,1911年,所収).

『語孟字義』(日本思想大系 33『伊藤仁斎 伊藤東涯』岩波書店, 1971年, 所収).

③伊藤東涯

『訓幼字義』 寳暦九 (1759) 年刊, 京兆廣文堂発行.

『訓幼字義』(前掲『日本倫理彙編』第五巻,所収).

『古學指要』正徳四 (1714) 年刊,平安玉樹堂発行.

『古學指要』(『日本儒林叢書』第五巻, 鳳出版, 1978年復刻版, 所収).

『辨疑録』元文二 (1737) 年刊, 崇古堂.

『鄒魯大旨』享保十 (1725) 年刊,平安文泉堂発行.

『學問關鍵』(前掲『日本倫理彙編』第五巻,所収).

『學問關鍵』(前掲『伊藤仁斎集』所収).

論古・述而 3,大註……『論語古義』述而篇第三章,大註/孟古・盡心上 30,章註 ……『孟子古義』盡心章句上第三十章,章註/童上 5……『童子問』巻之上第五章/字 義上・道 1……『語孟字義』巻之上「道」第一條/附・大学……『語孟字義』<sup>。</sup>拼<sup>®</sup>大学 は孔氏の遺書に非ざるの辨/訓幼 8,學 2……『訓幼字義』巻之八・「學」第二條/指 要下・仁孝本末の辨……『古學指要』巻之下「仁孝本末の辨」/辨疑一・命道億 15 ……『辨疑録』巻之一・「命道億」第十五條/鄒魯上・序……『鄒魯大旨』巻之上・ 序/關鍵 195……『學問關鍵』(『日本倫理彙編』第五巻,所収,195 頁) 「学び」をめぐる仁斎学と東涯学との思想異同について

- ・『論語古義』『孟子古義』中の,「小註」「大註」「論註」「章註」という表記は, 『伊藤仁斎集』〈日本の思想11〉筑摩書房,1790年,所収の三宅正彦の解題に 従った.
- それぞれ、書き下し(上記文献のうち、東涯の『訓幼字義』『鄒魯大旨』以外は、原漢文) にあたっては、原本に付されている訓点や仁斎・東涯特有の訓み方に従いつつ も、送り仮名を余分に施すとともに、句読点を付すことにした。また、漢字は、 原則として、原本通りのものを表記することにした。
  - (1) 近世の教育思想が「教えること」よりもむしろ「学ぶこと」を基本関心として構成されていたということは、これまで春山作樹(戦前期に執筆された彼の所論は、春山『日本教育史論』国土社、1979年、に収録されている)、中内敏夫(『近代日本教育思想史』国土社、1973年)、江森一郎(『「勉強」時代の幕あけ』平凡社、1990年)、辻本雅史(『「学び」の復権』角川書店、1999年)らによって指摘されてきている、本論が仁斎学や東涯学における「学び」思想に注目するのも、近世教育思想史の文脈に彼らの思想を位置づけるためである。その意味で、本論でいう「学び」とは、体系的に整えられた知識や理論的に構成された研究方法などの総称としての「学問」よりも、一層広義の意味内容を有するものであり(つまり学ぶという営み全般を指す)、それはまた近世思想を教育の関心からとらえるための分析視角でもある。
  - (2) ここで筆者が「近世教育思想史の文脈」というのは、近世前半期における 朱子学派から徂徠学派へという儒学思想の展開を念頭に置くものである. いわゆる「道」の根拠に関わる「『自然』より『作為』への推移」(丸山真 男『日本政治思想史研究』東京大学出版会、1952年、223頁)という表現で知ら れるこの思想展開は、「学び」の指標を各人の内部(本然の性=理)に求め る朱子学から、それを各人の外部(先王の制作物=礼楽)に求める徂徠学へ の推移を意味するものでもあった.これを踏まえて筆者が問題とするの は、「学び」におけるこの「内から外へ」という思惟様式の転回を、近世 前半期における教育思想史の主要な動向として読み取ることが可能かどう か、ということである.そしてこの問題を明らかにする鍵は、思想史的に 朱子学と徂徠学の中間に位置する仁斎学(ないし古義学)の思想をどう評価 するかにかかっている.本稿が古義学内部の思想展開に着目するのは、こ のような理由に基づいている.

なお、この問題については、拙稿「伊藤仁斎における『拡充』説の思想 構造について----その教育思想としての特質-----」(『教育学研究』第67 巻第3号,2000年,所収)も参照されたい.

(3) 例えば、「東涯は自ら孝子と稱する程、仁齊に對して深く敬愛の意を表せるが故に、寸毫も仁齊の學説に違ふこと能はず、終身唯だ衣々として仁齊の學説を敷衍するのみ」(井上哲次郎『日本古学派之哲学』冨山房、1902年、361頁)や、「伊藤東涯は…父の思想と学問と、そうしてその文章との、忠実なまた的確な継承者であり、『紹述先生』を、死後の栄誉の名とする」(吉川幸次郎「仁斎東涯学案」〈『伊藤仁斎・伊藤東涯』日本思想大系33、岩波書店、1971年、所収〉618頁)などの評価がそれである。

ただし、これまで東涯学に仁斎学とは異なる独自性を認めようとする主 張が皆無であったわけではない。例えば、私塾古義堂の教育活動とその学 統に精細な考察を加えた加藤仁平は、「單に紹述的意義のみを以て東涯學 の意味を評し去るが如きは、東涯學の獨立性を知らざるものであり、仁齋 學の發展性を看過したものである、日本思想史並に教育史が、古義學的古 代主義の立場に於て、仁齋より東涯への顯著な發展を遂げ得たことに注意 せねばならない|(加藤『伊藤仁齊の學問と教育』第一書房,1979年復刻 〈原本 は1940年〉,227-228頁)と論じているし、また天理大学古義堂文庫所蔵史 資料の精密な分析を行った中村幸彦も、「東涯は云わば小さい孝を守って、 学に忠実なる大きな孝を忘れる人物ではなかった、勇を振って、自己の信 ずる説をもって、肯えて父の説を改めた…仁斎の儒学の進展をたどると共 に、東涯の学の発展を検することも必要と考える」(中村「古義学雑感」(『中 村幸彦著述集』第11巻中央公論社,1982年,197頁〉)と述べている.だが, 両者とも、仁斎学と東涯学との思想異同を具体的に提示するには至ってい ない.なお、伊東倫厚はその著『伊藤仁斎(附)伊藤東涯』(〈叢書日本の思 想家10〉明徳出版社,1983年)の中で、東涯学の評価を、①仁斎学の継承、 ②仁斎学の史的意義づけ、③制度史の学、④言語の学、の四つにまとめて いるが、いわゆる経学の側面における東涯学の独自性という視点は示され ていない

(4) これについて詳しくは、三宅正彦『京都町衆伊藤仁斎の思想形成』思文閣、1987、37-61頁、を参照のこと、なお、仁斎学テキストにおける「稿本」と「刊本」の比較分析を行った主な研究成果には、以下のようなものがある。

三宅正彦「『語孟字義』の成立過程とその校異」(木村武夫編『日本史の研究』ミネルヴァ書房,1970年,所収).

渡辺博之「『童子問』の稿本と刊本の校異から見る伊藤仁斎と東涯の思想的異同」(愛知教育大学日本思想史研究会編『日本思想史への試論』1979年

版,所収).

沼田伸一「近世日本における『孟子』解釈の研究」(同『日本思想史への 試論』1980年〔下〕版,みしま書房,所収).

山口明則「伊藤仁斎・東涯の死生と天命――『論語古義』を主として ――」(同『日本思想史への試論』1981 年版,みしま書房,所収).

安藤孝利「内的統制から外的統制へ儒教道徳原理の転換――『大学』解 釈の変遷を通じて――」(同『日本思想史への試論』1982・83 年版,みしま 書房,所収).

野村謙次「『中庸発揮』諸稿本の研究――仁斎学の展開過程――」(同上, 所収).

- (5) 前掲『京都町衆伊藤仁斎の思想形成』10頁.
- (6) 近年における仁斎学テキストと東涯学テキストによる比較分析の成果には、湯浅誠「仁斎と東涯――『祖述』と『紹述』」(『国家学会雑誌』第112巻第7・8号、有斐閣、1999年、所収)がある.ただし、同論考は両者の孔子・『論語』評価を分析の基軸とするものであり、本論文とは研究関心を異にしている.
- (7) 仁斎は、「學の字の訓,此の二義を兼ねて、而る後其の義始めて全し.… 集註に曰く、後覺の者は、必ず先覺の為る所を効ふと、又覺の字の意を含めて在り、學者多く察せず」(字義下・学1)と述べ、「学」の営みが「傚」と「覺」の両者からなることを強調する、「学」の意味を単に「傚」うことに留まらず、自ら「覺」っていくことにも見出そうとする、彼の力点の置き方は、仁斎の「学び」思想の重要な特質というべきである。
- (8) 仁斎が徳の「本体」について論ずるのは、「堯舜の事業、孔孟の學術」(童下31)に対する彼の認識に基づいている. それについて詳しくは、拙稿「伊藤仁斎における教育思想の構造について――『孔孟の意味血脈』を視座とする教育思想の特質――」(『教育哲学研究』第79号、1999年、所収)を参照されたい.
- (9) 子安宣邦『伊藤仁斎――人倫的世界の思想』東京大学出版会,1982年, 77-78頁.
- (10) 仁斎にとっては、孟子の「仁義に由つて行ふ、仁義を行ふに非ず」(孟古・ 離婁下19) という言葉も、このような文脈で理解される.
  なお、「由る」の意味については、黒住真の「"規範をはっきり遵守す る"というより、"ある規範的な世界に属する・住まう"という響きがあ る」(黒住「伊藤仁斎の倫理――基底場面をめぐって――」〈『思想』766 号、1988 年、所収〉69 頁)という指摘や、相良亨の「これを直接的に当為として、

それに即して生きることを求めるものではなく,結果的におのずからそれ に由ることを求めるものである」(相良『伊藤仁斎』ペりかん社,1998年, 144頁)という指摘が示唆に富む.

- (11) 前掲『伊藤仁斎――人倫的世界の思想』54 頁.
- (12) 儒学思想において「忠信」と近似する概念に「誠」がある. 仁斎も,「忠信」と「誠」とは「意甚だ相近し」(字義下・誠2) と認めている. しかし,彼は「忠信を主とするは,理に當るか否ざるかを顧みず,只是れ己の心を盡し,朴實に行ひ去るを謂ふ. 之を誠にするは,理に當ると否ざるとを擇んで,其の理に當る者を取つて,固く之を執るの謂」(同上) と述べる.「誠」の規準が道理に求められるのに対し,「忠信」は「己の心」が規準となっていることが注目される.

なお、仁斎の「己を盡す之を忠と謂ふ. 實を以てする之を信と謂ふ」と いう「忠信」理解は、程明道(1032~85)の言葉として、朱子学の基本用語 解説書というべき陳北溪(1159~1223)の『性理字義』にもそのまま載せ られている. この『性理字義』も「忠信の兩字誠の字に近し」とした上 で、「誠は、是れ本然天賦眞實の道理の上へに就て字を立つ. 忠信は、人 の工夫を做す上に就て字を立つ」(『北溪先生性理字義』巻之上、忠信第4條、 寛永九〈1632〉年壬申三月、中野市右衛門刊行本)と述べている.

- (13) この「主とする」について、仁斎は「主賓と対す」(字義下・忠信2)と、 「賓」に対する「主」とだけ述べて詳細を語っていない.だが、その意味 については上述の陳北溪『性理字義』の「孔子の曰く.忠信を主とせよ と.主と賓と相ひ對す.賓は、是れ外人、出入常無し.主人は、是れ吾が 家の主、常に存して這の屋裏に在り.忠信を以て吾が心の主と爲るは、是 れ心中常に忠信あらんことを要す」(同前書)という説明が参考になる.そ れによれば、一つの家に必ず主人が存し、その役割を担っているように、 「忠信」を自分の心の主人とすることが「主とする」の意味だと説かれて いる、
- (14) 前掲「伊藤仁斎における『拡充』説の思想構造について」49 頁,を参照 のこと.
- (15) ここで二つの点について補足を加えておく.その一つは、仁斎学における「忠信」と「孝弟」との関係についてである.仁斎は「孝弟」も修為の一つと見なすとともに、それを「學問の本根」(論古・学而2、大註)とし、「孝弟の心は人人具足す.孩堤の童と雖も亦皆之有り.人道の大本、萬善の由つて生ずる所なり.仁道の大と雖も此を以て本と為ざること能はざるときは、則ち孝弟の徳其れ大ならざるや」(同上)と論じていた.これは、

身近な人間から疎遠な人間へと愛情を推し及ぼすことに「仁徳」の内実を 見出していた仁斎にとって、孝弟(すなわち「親に親しみ兄を敬する心」〈孟 古・盡心上15、小註〉)とは、その起点に位置づけられるものだったからで ある.つまり、「忠信」が学の根本といわれるのは、日常の人倫関係にお いて人と接する上で、常にそれを心に保持すべきという意味で論じられ、 「孝弟」が学の本根といわれるのは、愛情を他者に推し及ぼす上で、それ が起点となるという意味で論じられているのである.

もう一つは、仁斎学における「主忠信」と「四端の心」の拡充との関係 についてである. 仁斎は修為について, 一方で「修為とは忠信敬恕の類, 是なり」(字義下・忠信5)と述べながら、他方で「其の修為よりして言ふ 者は、四端の章、及び人皆忍びざる所有り之を其の忍ぶ所に達するは、仁 なり等の語の若き、是なり」(字義上・仁義礼智4)と述べる、後者でいう 「四端の章」(『孟子』公孫丑章句上第6章)と、「人皆忍びざる所有り、之を 其の忍ぶ所に達するは,仁なり」(同盡心章句下第 31 章) とは,いずれも仁 斎がその「拡充」説の典拠とするところである、つまり、彼は修為のこと を、一方で「主忠信」として論じ、他方で「四端の心」の拡充として論じ ているのである.とすれば、当然に、仁斎学の内部において両者がどのよ うな思想連関においてとらえられているのかが重要な問題となる。ここで 想起されるのが、「主忠信」のことを記した『論語』と、「四端の心」の拡 充のことを記した『孟子』との関係である.それについて仁斎は、「孟子 の書は、萬世の為に孔門の關論を啓く者なり、孔子の言は、平正明白浅き に似て實は深し、易きに似て實は難し、渾渾淪淪、天に蟠り地に根して 其の底極する所を知る靡し、孟子に至つて、諄諄然として其の嚮方を指 し、其の標的を示し、学者をして源委の窮まる所を知らしむ」(孟古・総 論,綱領)と述べ、『孟子』の書を「論語の義疏」(童上5)と理解する。仁 斎がとらえた両書のこの関係を踏まえるとき、「拡充」説とは「主忠信」 説を解説・敷衍したものと見なすことができる.仁斎にとって,孔子の 「主忠信」説とは、平易明白に見えながら孔子の時代から隔たった人間に とってはすでに深遠かつ難解な教説となっていた. これを孟子がより知り やすく行いやすい形に再構成した教説が、「拡充」説だったのである。

- (16) 前掲『京都町衆伊藤仁斎の思想形成』9頁.
- (17) これについては,前掲『伊藤仁斎――人倫的世界の思想』第二章,に詳細 な論考がある.

なお,ここでいわれている「天地の道」とは「人倫世界の道」を意味している.従って,仁斎が「天道」と「人道」とを連続的関係において論じ

ているわけではないことに注意する必要がある.

- (18) 実際に、東涯は、『語孟字義』の刊本において、「忠信を主とするは、理に 當るか否ざるかを顧みず、只是れ己の心を盡し、朴實に行ひ去るを謂ふ」 という仁斎の言葉から、「理に當るか否ざるかを顧みず」という文言を削 除している.
- (19)「忠信」の対象を「君」と「朋友」に限定するこのような発言は、むしろ「子に求むる所とは、孝なり、臣に求むる所とは、忠なり、弟に求むる所とは、悌なり、朋友に求むる所とは、信なり、孝弟忠信の四者は、中庸の 徳行なり」(荻生徂徠『中庸解』〈『荻生徂徠全集』第二巻、河出書房新社、1978 年、所収〉420頁)と語る荻生徂徠の思想態度に近似している。
- (20) 仁斎・東涯と同時代に現れた仁斎学批判は、①浅見絅斎(1652~1712)や 佐藤直方(1650~1719)らの闇斎門下からの批判、②並河天苠(1679~ 1718)・並河誠所(1668~1738)ら仁斎門下からの批判、③徂徠学からの批 判、の三つに大別できる.このうち徂徠学からの批判の一つは、例えば、 「ああ仁齋と雖も、…その體用の説を惡むがごときも、また本體本然…等 の語を用ひざること能はず.…予を以てこれを觀れば、仁齋が見る所は、 終に程朱と殊ならず」(『蘐園随筆』巻之一〈『荻生徂徠全集』第十七巻、みすず 書房、1976年、所収〉236頁)というように、仁斎学に朱子学的思惟の残滓 が認められることに向けられていた.当然に、東涯の意識の中には、こう した批判から古義学を擁護する使命感があったと考えられる.
- (21) 荻生徂徠『弁名』上「忠信」(日本思想体系 36『荻生徂徠』岩波書店, 1973 年, 所収), 88 頁.
- (22) 同上, 47頁.
- (23) 東涯学の, 徂徠学との親近性を最も顕著に示す言葉に,
  - 氣質を變化するは,學問の專要たる事明らかなり,然れども人の才量の 同しからさる事たとへは草木のまちまちに別たるかことく,松は以て竹 となるへからす,茄は以て瓜となるへからす,生付をためて,諸人たゝ 一様になるといふことは,理はきこへたれとも,事實に於て其のしるし を見かたし,…游夏は游夏の材を成し,宰我子貢は宰我子貢の材をなし て,同しく冉牛閔子顏淵のことくにはなりたまはす(訓幼八・學9)
    - というものがある. これは,
      - 氣質は何としても變化はならぬ物にて候.米はいつ迄も米.豆はいつま でも豆にて候.只氣質を養ひ候て.其生れ得たる通りを成就いたし候が 學問にて候.たとへば米にても豆にても.その天性のまゝに實いりよく 候樣にこやしを致したて候ごとくに候.しいなにては用に立不申候.さ

れば世界の為にも、米は米にて用にたち、豆は豆にて用に立ち申候、米 は豆にはならぬ物に候、豆は米にはならぬ物に候、(『徂徠先生問答書』 中、〈『荻生徂徠全集』第一巻、みすず書房、1973年、所収〉456-457頁) と述べた徂徠の主張と趣旨を同じくするものである。

(176)

 $[\psi_{1}, \psi_{2}, \psi_{3}] = [\psi_{1}, \psi_{2}, \psi_{3}] + [\psi_{1}, \psi_{3}] + [\psi_{1},$