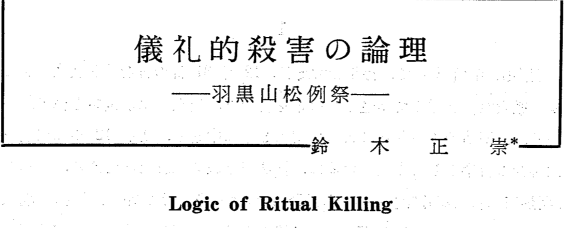
| Reio Associated Repository of Academic resouces |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Title                                           | 儀礼的殺害の倫理:羽黒山松例祭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Sub Title                                       | Logic of ritual killing : a case study of Shoreisai Festival at Mt. Haguro in Japan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Author                                          | 鈴木, 正崇(Suzuki, Masataka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Publisher                                       | 山田咕嚕會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Publication year                                | 1990                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Jtitle                                          | 哲學 No.91 (1990. 12) ,p.439- 461                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| JaLC DOI                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Abstract                                        | The festival called Shoreisai or Toshiya-Matsuri is held on the final day of the winter peak, at the end of the confinement of two Matsu Hijiri (ritual practitioners). At present it is a very lively annual festival for Toge villagers on the foot of Mt. Haguro in Yamagata prefecture of Japan. According to a traditional writing of Haguro sect of Shugendo religious groups of practicing for magico-ascetic powers on the mountain, the festival began about A.D. 705, when a fierce and ugly, three-headed evil spirit appeared on mountain area of northern Japan. He sent forth a poisonous vapor from the mountains, which caused widerpread sickness in these areas. Many people died so that the land went back to wilderness. At that time the seven-year-old daughter of the man serving Haguro-gongen became possessed and hand down an oracle. According to it, twelve genja (ascetics) had been stationed in the main room before Haguro-gongen, and had them burn a large torch in the form of the evil spirit, after that the evil spirit was driven away to a small of the north sea. This is the reason why two huge mock insects were made of rice straw and were burned on Shoreisai. This paper analizes with Shoreisai from the satndpoint of ritual killing and presents some interpretations of ritual symbolism. Under the influence of Shugendo, the festival not only bespeaks agricultural rituals of competition which divinate the year's crops, but also include the aspects of ascetic confinement. However, the main theme of this festival focuses upon the supernatural power through a regeneration of the death performed by ritual killing. |
| Notes                                           | 文学部創設百周年記念論文集I<br>Treatise                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Genre                                           | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| URL                                             | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-00000091-0439                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.



—A Case Study of Shōreisai Festival at Mt. Haguro in Japan—

## Masataka Suzuki

The festival called *Shōreisai* or *Toshiya-Matsuri* is held on the final day of the winter peak, at the end of the confinement of two *Matsu Hijiri* (ritual practitioners). At present it is a very lively annual festival for *Toge* villagers on the foot of Mt. *Haguro* in *Yamagata* prefecture of Japan.

According to a traditional writing of Haguro sect of Shugendo, religious groups of practicing for magico-ascetic powers on the mountain, the festival began about A. D. 705, when a fierce and ugly, three-headed evil spirit appeared on mountain area of northern Japan. He sent forth a poisonous vapor from the mountains, which caused widespread sickness in these areas. Many people died so that the land went back to wilderness. At that time the seven-year-old daughter of the man serving Haguro-gongen became possessed and hand down an oracle. According to it, twelve genja (ascetics) had been stationed in the main room before Haguro-gongen, and had them burn a large torch in the form of the evil spirit, after that the evil spirit was driven away to a small island of the north sea. This is the reason why two huge mock insects were made of rice straw and were burned on Shoreisai.

This paper analizes with *Shōreisai* from the satndpoint of ritual killing and presents some interpretations of ritual symbolism. Under the influence of *Shugendō*, the festival not only bespeaks agricultural rituals of competition which divinate the year's crops, but also include the aspects of ascetic confinement. However, the main theme of this festival focuses upon the supernatural power through a regeneration of the death performed by ritual killing.

<sup>\*</sup> 慶應義塾大学文学部助教授(社会学)

羽黒山(山形県)では毎年の大晦日, 12月31日の日を「お歳夜」また は「歳夜祭」と呼んで年越しの行事を行なう.現在では松例祭と称されて いるが、明治の神仏分離によって明治8年に中断し、明治12年に出羽三 山神社の行事として復活した際に、松例祭と改められたのである.しかし、 (羽黒三山古実集覧記』(寛政元, 1789)には冬峰修行の結願とあり,『羽黒 山年中行事』(貞享 4, 1687)では冬峰の祭礼で、百日行法という記述が見 えるから、修験道の側からは、冬峰という山岳修行の結願行事とみるのが 本来であったろう. 民間ではそれを年変わりのお歳夜と呼び,「松を打つ」 (5) ひょうちょうでは まっうち ともいい,中世末の『拾塊集』では「改火事」または「松撃」との記載も ある. 民間の人々にとっては、松明に火をつけて新たな火を切り出すこと が重要だったのであり、それに修験者の側からは修行の結果、身についた 験力を競う験競により火の遅速を争うという考え方が合わさっている。も ともと修験者は山岳という霊地を駈けめぐり、神霊と一体になる、仏教的 に言えば即身成仏を目指して修行をしたのであり,松聖という松例祭を主 宰する百日修行を行なった修験者は、人神として儀式を執行したのだと言 えるし、その力によって年の終りには悪鬼、悪霊を退散させることに強調 点が置かれる様になったのであろう. 松聖の名称は, 『拾塊集』 にのる修験 道の説明では松を「十八公」に分解して、十八界(六根、六境、六識)を離 れ,六道輪廻を絶って仏になるための修行をしていると説かれる.ただし. 松それ自体が神の依代であり、大松明は柱松と同じで神降臨の目印となっ たり、時には盆の送り火とも重なり、精霊をあの世へ導く火ともされる. 多義的であるがゆえに松には様々な意味が付着して、儀礼の重要な象徴と なり、対立した属性をも包摂することになる. とりあえず本稿では現在の 松例祭という名称を用い、その中に表われる殺害のイメージ、明確には儀 礼的殺害の論理を追求してみたい.

(440)

, where we can be presented as the function of the second se

松例祭では儀礼の対象として大松明が作られ、これをツツガ虫という害 虫に見立てて引き出し火をつけて焼き尽くすのであり、虫は殺害され、悪 しきものは祓われて、厄祓いの願いがこめられる. そこに殺害のイメージ が濃く関与する、ツツガ虫というのはダニの幼虫で、古くから秋田、山 形、新潟の河川地区で夏季に発生し、さされると高熱を起こして死に至る 毒虫で,最上川中流には江戸時代から「病河原」と呼ばれる場所さえあり, そこに毛谷大明神とか恙虫明神と呼ばれる小祠を作って祀ったりしていた。 しかし、伝説によると松例祭の起源は鬼退治に求められる。中世末(元亀 年間)に溯ると思われる『拾塊集』によると、慶雲年間(704~8)の暮に、 をあた 鼺乱鬼という身の丈が八丈,一頭三面六臂の悪鬼が,異類醜形の脊属を率 いて出現して高山, 高嶽に充満し, 鳥海山, 岩鷲山 (岩手山) 等の山上に蟠 **踞し, 毒気, 疾雨, 疫癘をもたらし, 陸奥国, 出羽国の多くの人々の命を奪** い、田畑は荒廃し、人々の憂いは極に達したと言う、この時に羽黒権現の +二王子の一神である遠賀の王子,山副の神という王子神が,山本郡の郡 司である乙部希古の娘で七歳になる幼女に神がかりして言われた、神前の 大前に,十二人の験者を置いて十二ヶ月に比し,加持をさせると共に,鬼の 形に模した大松明を焼却せよ、そうすれば悪鬼達はたちまち退散するであ ろうと言うのである.その通りにしたところ,鬼どもは北海の小島に退散 して悪疫は納まった、その島は飽海郡酒田の沖に浮かぶ飛鳥である、この 時に鳥海山の大物忌神が射倒した小鬼の頭が落ちた所が、玉造郡の鬼頭温 泉であり, 麤乱鬼を呪縛して封じ込めた所が月山一合目の海道坂の大天縛 であり、悪鬼退治に用いる弓矢を作った所が羽黒山中の皇納賀原であると いう.このことがあって以来、位上と先途という二人の松聖を修験者から 選んで百日間の行を積ましめて、天下泰平、五穀成熟の祈禱をささげさせ、 その間中祈禱をささげた菅をもって大松明を作り、それを焼くことで成就

を期すことになったという。大松明は現在の伝承では鬼を形どったという よりもツツガ虫と称されており、恐らくは具体的な対象としては、観念的 な鬼よりも現実上のツツガ虫が害を及ぼすものとして切実であり、年の変 わり目にそれを形どったものを浄火と験力によって焼き尽くして厄祓いを することが、農耕を営む者にとっては大事であったと考えられる・しかし その一方で、大松明は祈念をこめた神聖なものであり、そこに火を移して その遅速で豊作豊漁の年占をしたり、その綱を火防や家内安全の守りとし て家々に祀ったり、勝った方の火を山上で浄火に、負けた方の火を山麓で 死者が出た時の浄めの火に使用するなど、実際には信仰の対象ともされて いる. 善悪双方の意味付けが重なり合い、時に応じてそのいずれかが強調 され変化するのではないだろうか・鬼はオニと訓ぜられるが、かつてはモ ノともカミとも未分化で、霊的存在の多義性を含んでおり、状況に応じて は松明を焼き尽くすことは、悪鬼退治でありカミ殺しと見られないことも ない、そこに入る前にこの地の鬼について考えてみたい.

『拾塊集』に語られる伝説によると山そのものの意味付けが重要である. 第一に「聖域」としての山ということで,山岳が神々の世界であると共に 死霊や祖霊,あるいは見方を変えれば鬼のすみかであるという多義的な空 間であったものを,鬼を追い出すことで価値の一元化をはかる方向へ歩み 出したと言える.山岳修行を主体とする修験者は,これによって自らの行 動する場の聖化を可能にする.そして儀礼の焦点が高い山と低い山との相 関に移り,特に羽黒によって代表される境界的な里近くの山 (ハヤマ)の 重要性が浮かび上がってくる.第二は「俗域」についてであるが,奥羽全 域を視野に入れたものから羽黒主体へ,ないしは羽黒を中心とした領域の 意味付けの整備へ向かう傾向があり,鬼によって代表されるまがまがしい 存在を統制していく状況が如実に示される.その中心は古来,羽黒の総称 ともされ,鬼退治の弓矢を作ったとされる皇納野原(皇野)で,皇孫であ る開山の蜂子皇子が住んだ土地だとする.貴種の血筋に正統性の根拠を見 い出そうとする伝承からみると陸に対する海(飛鳥),頂上に対する一合目 (大天縛),山上に対する山麓(鬼頭)といった様に,周縁の各地に地名伝 説の地が配されてこうした俗域を修験者が統括する意図がある程度推定さ れる.これは羽黒を中心とした修験者の勢力圏,霞支配の領域と重なって いたのかもしれない.修験者にとって鬼によって代表される様な負の霊的 存在を統制することは儀礼の中心であるとも見られるし,自らの敵対勢力 を鬼に見立てるといったこともあったはずであり,そうした要因が様々に 重なり合っている.

第三に儀礼の過程に関してであるが,鬼に似せて作った大松明を燃やす ことで,元凶たる鬼を退散させるということは,空間をへだたった地でも 類似のものを作ることで相手に作用を及ぼすという類感呪術であり,これ は修験者が使用する呪法を受け継いだものと見られる.相手をのろったり, 悪霊を調伏したりといった時には人形などを使った呪術が盛んに行なわれ た.この背後には呪術の源泉たる羽黒の修験の験力がいかにすぐれている かを顕示しようとする人々の意志が介在しているのではないか.その場合 に,火を用いての浄化が強調されるのは,単に一般的というだけでなく, 奥の院にあたる荒沢寺の聖の院が管理していた常火という絶えることなく 続いてきた不滅の火を使って儀礼を執行するという羽黒の独特性があるか らであろう.羽黒修験は,火の神として三宝荒神を重んじ,祈願の際にも 「御裏に三宝大荒神,オンケンバヤケンバヤソワカ」とその御名と真言を 別格扱いで唱えるのであり,火の呪力や浄化力は通常の所よりもぬきんで ていたし,それを使う羽黒修験の呪術の強さを主張する意図があったと見 てもよいであろう.

第四は儀礼の担い手についてであるが、この場合に鬼の撲滅法を託宣した時に、羽黒の神の使わしめたる王子神が憑依によって童女にのりうつって伝えたとあり、巫術(シャーマニズム)の伝統の中に生きていた人々によって担われていたことが明確である。女性や子供が、神と人との媒介者に

なりしばしば神意を伝えるとされること、特にこの伝承の場合,王子神の ように主神よりはその脊属にあたる様な使役霊を介して伝えられているこ とが注目される.よりましを使い,それに使役霊を駆使して働きかけるこ とで,神の託宣を得たり悪霊祓いをすることは修験者の技法である.羽黒 の使わしめの十二王子が、十二人の験者とだぶってくゆことは、明らかに 使役霊や媒介者を重視する修験者の伝統が感ぜられる、修験者が自らの役 割を正統化するものとしてこの伝説を語ったのではないだろうか.

以上のように『拾塊集』に見られる意味付けは幾つかの要素を組み込ん でいるが、その前提として儀礼対象の中心となる鬼とは何ものかが問わ れなければならない. 鬼は一般に東北の各地においては、常に両義的また は多義的であり、時に観念的、ある時は具体的に現前する、幾つかの事例 を拾らと、岩手の和賀・北上地方の鬼剣舞は羽黒の修験により伝えられた という伝承を持つが、鬼は五大明王の化身で盆の精霊供養の念仏剣舞とし て舞われ,衆生を済度し悪霊を追い祓うとされる.小正月前後には,山形 の飽海のアマハゲ、秋田の男鹿のナマハゲ、三陸海岸のナモミやスネカな ど異形の相をした来訪神が家々を訪れて祝福の言葉を述べるが、鬼の形象 として現れることも多い. また 各地の 地名伝説に 鬼がいたという 鬼の岩 屋や鬼塚など鬼に因むものが多く残り、在地の霊を祀り込めたり、実際の 先住民,特に中央にまつらわぬ蝦夷の首長たちを鬼としてそのすみかの地 とするなど多彩に展開している. 修験と鬼との関連を説く伝承では、和 賀の岩崎鬼剣舞に享保 17 年 (1737)の秘伝書『念仏剣舞傳』があり, そ こには羽黒の法印善行院が、荒沢鬼渡大明神という大日如来の化身から悪 |霊退散・衆生済度の念仏踊りが伝授されたのが始まりとある. 荒沢鬼渡大 明神とは恐らく荒沢大聖不動明王と考えられ、山岳修行で不動と一体とな って鬼神を使役、駆使する修験それ自体が、時には鬼と同一視された可能 性も示唆される.しかし,在地の信仰が仏教の影響を受け、オニという言 葉が漢字の鬼にあてられることになると、負のイメージをすべて鬼に帰す

(444)

る傾向も生じてくることになる.このように考えてくると,松例祭で鬼や 虫に擬せられた大松明を燃やすことは,鬼にまつわる多義性の中から,厄 災を形象化して消盡しつくすという悪霊攘却の側面と,火の浄化力を信じ てその破壊と創造の過程に神の意志の介在ないしは神そのものの顕現を見 るという相反する二つの方向性を強く顕在化させ,修験の意味付けを加え ているのであろう.そして古い年が新しい年に改るといった境界の時間の 中でこの様な転換作用がより動態的に展開されると言えるのかもしれない.

次に具体的に松明が作られる状況をみて、それがどの様に扱われている かを考えていくことにしよう、大松明は江戸時代末期には, 12 月 28 日 に、近年は12月30日に作られ、「大松明まるき」と称される、かつては 松聖が百日間祈禱した菅で作られたという、作り手は、羽黒山麓の集落で ある手向の若者達で、全体が八町にわかれ、長屋町、桜小路、茶屋町、亀 井町を上四町、鶴沢町、池の中、入江町、八日町を下四町とし、松例祭の 儀礼を司どる位上と先途という二人の松聖の居住地に拘わらず、上四町の 若者が位上の勢子,下四町の若者は先途の勢子となる.この行事は位上方 と先途方の競争によって進められ、いわゆる双分組織が成立している.15 歳になると男子は若者組に加わり、若者頭の統率下に置かれるが、脱退は 自分の子供が若者組に入る年令になった時に限られ、原則として成員権を 持つ家族から一人は必ず参加することが義務づけられる、参加者は歴史的 に遡ると妻帯修験の子、門前百姓、門前町人、小者の子供の出身が全員加 わることになっている.かつての羽黒修験は、①山上衆徒(非妻帯の清僧 修験、本坊と三先達寺、平僧寺、御抱寺、看坊寺、荒沢の三ヶ寺、手向の 正善院と金剛樹院), ②行人 (非妻帯, 山外禁足で湯殿行という火の行法と 水行を執行する.神事指南の能陀羅尼,鍵取,承仕,燈明役,祓川橋番), ③山麓修験(妻帯修験, 手向に 居住する 者で御恩顧分という 古くから 山

上衆徒とつながりを持つ者と、平門前という後世に加わった者からなる), ④末派修験(東北各地から関東にかけての羽黒派に所属する修験),からなっていたが、儀礼の担い手は山麓修験が主体で、松聖もこの中から選ばれ、若者たちは平門前を主体として加わった。

大松明は、位上方と先途方が競争し合って相手側の進行を妨げつつ、速 やかにかつ巧みに作ろうとする.3 把を1束とした刈草 1333 束を積み重 ね、囲りを9寸の背綱と呼ぶ大綱 13 尋を中軸とし、同じ太さで7尋の長 さをもった節綱7本でこれを結び、これを横の追いまわしと称する.9 寸 まわり 17 尋の大綱で胴体の周囲をからげて中縄であんだ綱を上からすっ ぼりとかけると出来上がる.長さ5間余 (10 メートル)、高さ3間半余で 先端に行くにつれて細くなる.できぐあいの遅速、巧拙により勝敗がある という.大松明の上には背綱、節綱などを寄進した村名や信者の名を記し た立札を立て、松聖はこれを祈念する.夜になると松聖は大松明の上にあ がって、酒(かつては濁酒)を汲んでかけあい、折敷に盛った握り飯を各 々 33 個ずつ投げ合う.大松明はかつては本坊 (現在の神社の拝殿)で作り、 この酒飯のなげ合いも全てそこで行なったので、殿上はどろどろによごれ て足の踏み場もない様になったが、翌朝までに全てが片づき、これは羽黒 権現の使わしめの三本足の八咫烏がついばんでしまった為であるという.

これら一連の行事の意味は良くわかっていないが、幾つかの推測を述べ れば、第一は手向という一つの村落社会がその内部を二つに分けお互いに 意い合うことで、その緊張関係を通じて全体の結束を強めることが可能に なるという社会的次元での統合効果がある。参加者はかつての山麓修験の うち平門前という下層の地位の者が主体で、こうした妻帯修験が山上とい う聖地で自らの団結を示すことにより、山上衆徒に対して自らの存在を誇 示する意図がある。羽黒修験の社会階層、特に下位のものの上位に対する 序列性を一時的にくつがえす方向へ向かうことによって、かえって全体構 成のあり方を再確認させることになる。 第二は、位上が正、先途が閏、位上が陰、先途が陽というように二者は ともに属性を持って意味付けされており、双方が競い合う結果、最終的に 酒飯の投げ合いがあり、全てが一体化する.それは陰陽合体を隠喩的に示 した行為かもしれない. 拝殿上は白い濁酒と柔らかな飯とで充満し、強烈 な臭いもただよわせたと想像される.こうした富の消盡を通じて象徴的次 元での統合が成し遂げられると考えてもよいのではないか.東北地方にお いて米は決して毎年順調に収穫されるものではなく度々の飢饉に見舞われ ていたのであるし、酒ばかりでなく米そのものも日常食というよりはハレ の食物であったから、この行為の持つ意味は大きかったと言える.

第三は、数字に関わることで、『羽黒三山古実集覧記』によれば、位上は 日本の東の 33 カ国, 先途は西の 33 カ国を表わすと述べられており、こ の日も握り飯は各々 33 個ずつが投げられる. いわば, 日本全体の 66 ヵ 国の大地が、ここに凝結して表現されていると考えられる、松例祭の国分 け神事では、往古に熊野権現が異国よりわたって来た時、羽黒山に寄宿し 日本全土のうち西の24 カ国を旅されて紀州に鎮座され、英彦山権現にも 九州9ヵ国を与えて豊前に鎮座させ、東の33ヵ国を羽黒が領有したとい う伝説を演じてみせるのである.こうした一連の考え方は,日本全土とい う政治領域に対して、皇室や幕府とは異なる第三の宗教的領域を設定して それを領有するということが示されており、現実には霞と呼ばれる修験独 特の信者を抑える支配のあり方を踏まえて出てきた表現である。修験者ど うしが、羽黒派、本山派、当山派、英彦山派などにわかれて本末の関係を 設定して領域ないしは人間関係に基づいた関係を築き上げたが、特に東北 においては羽黒派と熊野系の本山派の確執が激しかった。各々が異質の宗 |教的権威を持って,各自の対抗神話を儀礼的に演じてみせ,自らの優位を 誇示するという修験者間での政治力学が展開されており,政治的次元での 濃厚な勢力拮抗の諸相が現れている.

第四に本殿ないしは本社という神聖な場所で、酒をかけ合い握り飯を投

(447)

げ合うということは一種の神聖冒瀆と見ることもできるし,秩序ある世界 を一旦混沌の状況、原初の始源に戻し、そこで再び新たな創造をなしとげ で再生するとも考えられる. しかもそこは日本の国土に見たてられている 以上、大地の豊饒が現出することが願われる。松例祭をつらぬくテーマと して創造と破壊の連鎖が断片的だが浮び上がってくる。原初の状況の原型 になるのが神々による日本国土の生成であり、日本全土に見立てられた本 殿が神話のオノコロ島の状態に擬せられ、新たな国土生成にとりかかるこ 場所があり、その名称は天上からイザナギ、イザナミの二神が「降り居た もう | た事に由来する. ここは羽黒の神が神無月に出雲へ旅に出る時の滞 | 在所とされ, 戻った時には巫女の湯立託宣が行なわれた. 秋峰修行に出発 する際に、下居堂をイザナミ、修験者のもつ梵天をイザナギに見立てて、 神前をめがけて梵天を投ずるのはこの二神が天の御柱をめぐって陰陽和合 する故事に由来し、新たな生命が母の胎内(山岳も胎蔵界曼陀羅で胎内と する)に宿ることを表わすのだとも言われる、羽黒修験の原初回帰が演出 されるのであり,その状況が松例祭にも投影しているのかもしれない.

第五は仏教的宇宙観への接近で、33 の数字にこだわれば、宇宙の中心に ある須弥山の頂上にある 33 天、または忉利天になぞらえる考え方がある のではないだろうか.ここには帝釈天が住み、四方に峰があり、峰ごとに 8天あるので 32 天、それに中央の帝釈天を合わせて 33 天となる.冬峰 の場合、必ず 33 天と5大尊になぞらえられた梵天が祭場にはたてられて おり、秋峰においても同様の梵天が先導役によってもたれる.天界たる 33 天の神々の世界の中心になぞらえた祭場で儀礼が執行される。位上、先 途の投げる 33 の飯も同じことの繰返しの表現と見れば実数の 33 の数字 が基本で、事実羽黒は東の 33 カ国を領有するのであり、それ自体が一つ の領域である.大松明の場合の 1333 本の藁束から作られるというのは 33 天からの連想かもしれないし、三千大世界もしくは三界という三層からな

( 448 )

る宇宙全体を示すものかもしれない.いわばこの儀礼空間を宇宙の中心に 見立ててそこで創造と破壊を繰り返す,或は宇宙との合一をはかり,時間 と空間の再生をめざす行為と見ることもできるだろう.

以上指摘した五つの事柄は,統合の側面を強く出す社会的・象徴的・政治的の三次元と, 混沌と秩序の弁証法的な展開を見せる原初への回帰と 宇宙との合一という要素に整理し得る.そのように考えてくれば,大松明 は邪悪なもの,災いをなすものを形象化し,火によって消盡し尽くすとい った単純なものではなく,様々な社会,文化の体系に関わりを持ち,宇宙 論的背景を持った多義的存在として現れてくる.それが歴史的背景をもつ 羽黒山という山岳空間において儀礼体系それ自体に組み込まれることで, 重層的な意味を多様な形で伝えることが可能になったのである.

produces the set of t

大松明はかくして大晦日の松例祭当日を迎えるのであるが,一連の行事 を主宰する松聖の存在について触れておく. 松聖は百日間の冬峰修行の結 願としてこの日を迎えるのであり,具体的には験競として表われ,それが 歳夜行事と結び付く形で民衆とのつながりを持つことになる. 松聖はかつ ての状態を述べれば,妻帯修験の中から年齢順で選ばれることになってお り,大業(出生順に修験者として登録すること),入峰(山伏になるための 専門の修行である秋峰),番乗(羽黒本坊に務めること)の三役を経て,阿 闍梨講も終えた者から選出される. そのうち年令の上の者が位上,低い者 が先途である. 松聖の松は,修験道の柱松,民間の松飾りなどにみられる 様に神聖なものが宿る時の依代であり,松聖とはよりましの聖を意味する 言葉であろう. 特にその中でも冬籠りして春になると出峰する験力の強い 晦日山伏にあたるともいう. 恐らくこの人物は「春迎え」の象徴である.

冬峰の間は自坊(今は斎館)に籠って朝昼晩の三度水垢離をとり,朝晩 は奥の間に飾った開山の軸,五大尊の幣,興屋聖に向かって勤行する,興 屋聖とは農作業用の田小屋にかたどった藁製の興屋にクワとカマの模型を つけておくもので,五穀を小さな曲物に入れて中に納め,白磁の陶器に塩 を入れたものも置いておく.これを百日間拝み続けるので,穀霊をまもり 育てるのだといわれるのである.特殊な行法として,湯殿行と呼ばれる浄 火を作ったり,消したりする修行があり,これは羽黒の行人,荒沢の先達, 湯殿の行人が行なうのと同様であり,まさしく人神的様相を示す強い験力 を持つ行人と同格の資格を得ようとする意図がある.

松聖に関係する日程を江戸時代末期に遡って復元すると次の通りである。 9月18日 松聖の補任を受ける。

9月21日 くくり笈酒 (近親縁者をよんでの祝宴). 黄金堂・下居堂 参詣,法楽.山上の御本社・開山堂の参拝.この日から4日間は四方 拝といって手向の東,南,西,北の寺々をまわる.

9月 22~24日 増川郷を勧進して玉泉寺(国見村),六所権現(玉川村),両所権現(添川)に参詣,法楽.

9月25日 松聖は自坊に籠って修行を開始し精進潔斎をする.

10 月中旬 松明まるきや儀礼に使用する諸道具を整えて酒を汲みかわす (松明まるき笈酒).

11 月 山麓の諸役人を饗応する大笈酒がくまれる.

11~12 月 隠笈酒 (親類縁者を招く).

11月1日 松山を勧進.

12月1日 鶴岡を勧進.

- 12 月 17 日 羽黒権現のお歳夜で本社参籠.
- 12月23日 荒沢地蔵堂のお歳夜で勤行の後に聖の院で参籠. 松打役 は常火堂で火口を受けて自坊に持ち帰り,火は興屋聖と並んで床の間 に置かれる.

12月28日 大松まるき.

12 月大晦日 松例祭・松聖は役者,松打を伴って山上に登り,補屋に入

って自坊と同じように祭壇を作り,行事が終るまで祈願を続け,外へ は出ない.

くくり笈酒から松例祭までは以上のような経過があるが、「くくる」と は秋峰の行法でも使われる言葉で、神霊を「いわいこめる」という意味で あり、その結願が松例祭にあたる、笈は修験者にとって神聖な動く祭壇で あり、笈に神霊をいわいこめ、酒によって神仏や人々との交流を深め合っ ていくことが笈酒の意図である. 松例祭に関係する鬼との関連は行法の初 めに表われており、9 月 22 日に国見村の玉泉寺へ行き、鬼を追い入れて 本尊の観音菩薩と開山を拝して法楽を勤めたということで、詳細は不明だ が、悪鬼を調伏するという松例祭の起源との関連があるらしい、玉泉寺は 羽黒山の奥の院にあたる荒沢寺の聖の院の末寺で行人の寺であったとも言 われる. 松例祭では最後に位上方, 先途方にわかれて大松明に火をつける 行事があり、火のつく遅速を競うことで、松聖が修行によって身につけた 験力がこれで試されるとも言われるのだが、使用する火は聖の院の火でこ れによってツツガ虫は燃えつきる、この後に火の打ち替え神事があり、松 打が火打石で位上方、先途方にわかれて火のきりだしを競うが、勝った方 の火打鉦と火打石は羽黒の本社に止めて神前にともす燈明の火をきり出す 時に用い、負けた聖のものは玉泉寺にわたして、近郷の家々で死者がでた 時の死のけがれにふれた火を清浄な火にきり替える浄めの火としても用い られる、火打ち道具が山上の本社と山麓の玉泉寺に置かれ、火の神聖視が 明確である. 玉泉寺には邪悪な鬼や死のけがれといった人間にとっての危 機的な脅威の状況を克服する役割が与えられ、それを火という象徴によっ て乗り越えていこうとしていると言える.

鬼については更にもう一つ重要な儀礼が行なわれていた.それは『三山 雅集』によれば、くくり笈酒から丁度1ヵ月後の 10 月 21 日で、本社御 番勤仕の阿闍梨講の 10 日目の結願にあたり、番粥を改めて受け渡す式が 別当の所で行なわれていた. この時に 5人の徒を招いての饗応があり、

(451)

「往昔此時節, 犠を奠し儀式あり. 庖丁の役を鬼徒と云. 羽黒近郷に鬼中 島、鬼沢などと云所あり、是より犠を献じけるよし、今の代に豆腐庖丁の ことありて、その人性の法式を残せり、右5人宛順次につとむ、」とある. 古来から犠牲を奉る行事があり、それを行なう役が鬼の名称のつく集落か ら出ていたという: 「豆腐庖丁」というのは古来は, 動物供犠であったもの を血を見ることを忌む考えや仏教の殺生戒の影響で、豆腐を肉に見立てて それを切ったのではないだろうか、今日、狩猟伝承を色濃く伝える九州の 椎葉で行なわれる「板起こし」と呼ばれる神楽に先立ってなされる一連の 次第にも、猪の殺害を豆腐切りに改めたという類似の伝承があり変化の状 況が伺える。古い山民ないしは狩猟の伝統にのっとるかと思われる伝承で ある. もともと羽黒の開山たる蜂子皇子(能除太子)もロが裂けた異様な形 相で、狩猟民の奉ずる山の神を人物に形象化させた様な気配があり、その 開山を祀る本社に対して犠牲を捧げることは、土着的慣行と言えるのかも しれない. 現在この10月の儀礼については伝えがないが, この頃が狩猟 開始の季節であることは何か関連があるかのようである、いずれにしても ここには鬼に関連して,殺害のテーマが現れており,松例祭の大松明を焼 くという儀礼的殺害ないしは鬼殺しとのつながりを残しているのかもしれ ない.

5

松例祭当日の儀礼は,午後2時頃に庭上で行なわれる綱まきに始まる. これは大松明を縛った綱を2尺ほどに切断して庭前に散布するのであり, 大松明をしばった綱を2尺ほどに切って庭前にばらまくと,参集の人々は ひしめき押しあいへしあいしてとる.これによって虫が殺されるのだから 儀礼的殺害と見ることができる.この綱は火防のお守りとされ,家々のひ さしに取り付けておくのであり,手向では普通に見られる光景である.し かし, 寸断された大松明は,日が暮れた午後6時過ぎになると残った萱を 寄せ集め,別の背綱や節綱を使って松明を結び直す「まるき直し」によっ て蘇る.この場合も位上方と先途方が形の良悪,仕上がりの時間の遅速を 競い合い,相手の進行を邪魔したりしながら作り上げる.大松明を再び作 り直す理由として,一旦悪鬼は退治されて滅びるが,却を経た鬼神なので 太陽が沈み夜の襲がおりると,再び生命を取り戻すのだとも言われている. しかし以前のものに比べるとかなり小さいのであり,前ほどの生命力はな い.ここにも死と再生を繰返し,善悪を兼ねそなえた状況に応じて揺れ動 く鬼の性格が現れており,昼から夜に移ることで再び魔性が頭をもたげて くるのである.しかし最終的には火によって消盡し尽くされ,新たな再生 を期す新年を迎えるのである.

午後7時になると、各町の若者頭が補屋に集まって「綱さばき」が始ま る.これは、大松明を引き出すのに用いる引綱をどこに結ぶかの話し合い で、綱主という役の者にどの綱を与えるかを皆で討議して決めるのである. の追いかけ、内の元、外の追いかけ、外の元と名付けられこの順で優劣が 設定されているのであり、上四町、下四町の各綱主、計8人が若者頭に自 分の望む綱を申し出て競い合う. 酒をくみかわし, 微妙な掛け引きをしな がら頭が延々と討論するが、だいたい1時間ぐらいで納まるべき所に納ま る.かくして午後8時半ぐらいから、綱主、綱延と若者たちが、補屋の神 前で祝酒をくみかわす.次いで外へでて午後9時ぐらいから庭上で「検縄 行事」が始まる。かつては本社の外陣から、今は松明を納めてある小屋か ら広庭へ 33 尋を実測し、大松明を引きつけて焼く場所を定めるのであり、 綱主は丸裸になって、砂掃きとよぶ雪かき道具を高くかかげて整列し、縄 の長さを測り終った瞬間にその姿勢のまま、大松明を焼く時の雪穴をほる ために走り出す.計測はこの後に行なわれ、33 尋の地点に正確に穴が掘ら れるが、やはり競争で相手を邪魔したりしながら行なう. この 33 の数字 は、前述した様に日本全国を 66 カ国としそれを東西に分けたと観念され

1 尋を一国に見立てることと関係があり、後で行なわれる国分け神事につ ながっていく.別の解釈は三十三天という天上界になぞらえて、現世にお ける天界とし、地上でありながら天上に近い山岳それ自体を境界の地点と 考えることもできるかもしれない.以上の行事が終ると、「誓文わたし」が あり、若者達から差し出された誓文を読みきかせて不正がないように確認 させるのであり、先に位上方、後で先途方に対してなされる.

午後 11 時からいよいよ「験競」に移る. 最初に本社の内陣で烏飛びの 神事が始まる、両松聖に属する 12 人の修験者が6人ずつ相対して居並ぶ 中に、月山の使いである白兎の面をつけた者が現れて位上方と先途方の間 に座を占める、神殿を背にした呼び出し役の書立読み2人が交互に立って 修験者の名を呼ぶと修験者は立ち上がり、すり足で位上方は左まわり(陰 **遁)**, 先途方は右まわり(陽遁)に, 体を縮めて歩き, 隅のところへ行くと 袖をひるがえし、足を縮めて飛び上がる.2人ずつ勝負を競い、6番行な う訳であるが、鳥飛びの度ごとに白兎の左の山伏は左の机を打ち、右の山 伏は右の机を打ち、その都度兎は倒れたり起きたりして、身振りで験力の 優劣を示すのだという、『羽黒山年中行事』には「験競,護法等之指南ハ能 ダラニ也」とあるから、行人の最高位の能陀羅尼の指揮の下、修行で身に つけた験力を競い合うのであり、行人の身に憑依する使役霊は、恐らくは 山中の神霊が仏教の護法善神に変貌したもので、本来はそれが憑く護法飛 びなのであろう.この時の鳥は羽黒権現の使い,兎は月山権現の使いとさ れて太陽と月に比定され、位上方は陰で先途方は陽といった様に、宇宙を 構成する二元的世界観が顕示される. 更に 12 人の修験者は 12 ヵ月, つま り1年の歳月を表わしているとされるから,日月の運行と合わせてここに は宇宙の一年の時間が凝縮されていると考えられ、時間と空間を管理・統 御する修験者の験力が誇示されているとも見られる。山で修行する峰入の 出峰や結願にあたっては、常に修行によって獲得された験力を人々の前に 示す必要があるのである. . • <u>...</u> .

本社で烏飛びが進行している間,外の庭上では若者たちが待機している. 第5番目の読み上げになると出役の奉行(大目付)は従者に命じて法螺を 吹かせ,これを合図に若者たちは手にした綱を大松明に結び付けて引出し て,検縄の時に掘った穴まで持っていって高く立てると同時に火をはなつ. これに伴ない冬峰の間中,松聖が籠っていた自坊(今は斎館)に立てられ ていた大梵天は28日からは補屋の前に移され更にここに立てられていた がこれも燃えつきる.悪鬼の形代たる大松明は大梵天の加護の下に焼却さ れて殺害され,ここにその生命は完全に絶えることになる.大松明に火を つける遅速と燃え上がる火の強弱によって勝敗が分かれるのであるが,こ の時に内の本殿では,最後の6番目の烏飛びが行なわれており,外の火ば 補屋で祈念する両松聖の験力にもよるとされているから,内外の呼応の下 験競が頂点を迎えるのである.時間は丁度午前零時,古い年が去り新しい 年を迎える境界の時間にあたり,悪は滅びて世界は浄化され蘇りを果すの である.

. . . .

国分け神事は午前1時から開始される. 鏡松明,別名柱松明をめぐって 展開されるが,これも年末の28日までに萱草を芯とし,ヨシ簀で包み, 中縄で12ヵ所を堅く結んで作っておく.これは1年の12ヵ月を表わす といわれる.かつては本社(本殿)と鏡池の中間に立てられたと言うが, 今は大松明と同様に仮設の松明小屋に移されている. 柱松という別称に見 られる様に,この松明は各地の修験道儀礼で行なわれる柱松行事と意味を 共有していると見られる.この柱自体,時間を凝集した存在であり,その 柱が立つ羽黒山上は日本全土を表わすと共に天上界になぞらえられている. 天と地,現実世界と神話世界,そういった時間と空間を超越した接点がこ の世界軸において現出しているのかもしれない. 柱松に火がともる,それ を単に神霊の目標とし降臨の場と見るだけでなく,時空間を越えた交流の

(455)

場が展開する象徴と考えることもできるであろう.更に旧年に焼却された 大松明がやや負のイメージを宿すのに対し,新年に灯される鏡松明は正の イメージを宿し,破壊から創造へと年の変わり目を境界とした転換が見ら れるといってもよいだろう.もともと火とか神霊とかいった存在は多義的 であるが,時間の分離と接合という考え方を導入することで,その性格づ けを判然とさせられる場合がある.

行事に先立って鏡松明と相対して 20 間ずつ離れた所に,位上方と先途 方の役者2人ずつが,修験者の正装をして荒縄のタスキを掛けて立つ.出 役の奉行(大目付)や所司前の大先達らがその前に臨む.初めに出役の指 示で,位上方,先途方それぞれから役者が大地を独特の歩行で力強く踏み しめる反開を行なって地霊を踏み鎮める.右手を前方につき出して人差指 でさし所司前の大先達と問答し,1尺2寸の太棹の丈尺棒を持って点検し 合う.丈尺棒は検地をする際の測量に使用した中世の用具である.応待を 2度繰返した後に,役者が「丈尺棒を神納申そうか」と問いかけ,「奉納さ っしゃれ」と答えると,役者の1人が「天下泰平,国土安穏,風雨順時, 五穀成就,万民快楽,敬って曰す」と唱えながら,丈尺棒を頭上高くかか げて地上に投げ打つ.かくして所司前の大先達が羽黒権現で東の 33 カ国 を領有したことになり,一,二,三の役者が熊野三所権現(本宮,新宮, 那智)をあらわして西 24 カ国を与えられ,四の役者が英彦山権現で西 9 カ国を与えられたことになるのだという.

次いで鏡松明をめぐっての火の打ち替えに移る.神の目印になるかのように燃えさかる鏡松明のわきに,顔に紅と白粉をつけ,肩に赤い木綿をつぬいつけて,宝冠をかぶり,その上に「羽黒三所大権現加護攸」とかいた 班蓋をいただいた位上方と先途方の松打とよばれる者がでてくる.この格 好は女装であり,両性具有的にもみえるし,班蓋は修験では施衣であると も説かれ,女性の胎内に擬せられる.その性役割の転換から道化風にもみ える.松打は,状況を大きく転換する機能を持ち,火という強い媒介性の

(456)

働きを一層効力あるものにするのであろう、異形の装の松打は、左に火打 ち鉦,右に火打ち石をたずさえて立ち、2人の役者が練炬をかかげて各々 が左右から守るように立つ、丈尺棒の点検がなされた場所には、位上方と 先途方の2人のカドモチが、「天下泰平, 五穀豊熟, 万民快楽仮」とかいた 円形のヒナゴゼに、荒沢寺の常火堂の火口を盛り、藺草を細く編んだ火扇 をかざして、雪にぬれない様にして待つ、奉行の指示で松打と役者たちは 互いに「勝っても負けても尋常に」と言い合いながら鏡松明を3度めぐり、 まわり終ると走り出して, カドモチのかかえるヒナゴゼに新しい清浄な火 を競争できり出すのである。かくして火の打ち替えは終了し、本殿に人々 は集合してそこで勝敗が、大松明焼きと火の打ち替えについて発表される. この結果、位上が勝てば豊作となり、先途が勝てば豊漁になると言われて 年占の要素を持つが、位上が大松明焼きに勝ち、火の打ち替えにも勝つと いう「双勝ち」は好ましく思われない、大松明は位上の勝、火の打ち替え は先途の勝とするのが一番喜ばれると言う。恐らくはそれは豊作も豊漁も 共に期待すべき事であって,勝敗を競うといってもあくまでも立て前で, 純粋な勝負というよりは、全ての均衡をはかり村落の調和をもたらし望ま しい未来を予見する儀礼的競争だと言える.目的とすべきは人々すべてに 富と平安がもたらされることにあり究極的には闘争よりは調和を求めるこ とが人々の願いであった.

勝敗の判定は「披露」と称し、これが終ると、位上方、先途方それぞれ の若者が口々に「勝った、勝った」と言いながら松聖の待つ補屋へ帰って いく・結局、敗けた者はいないのである・補屋で興屋聖を祭壇にすえて小 聖と共に祈念して続けていた松聖は、補屋のとりかたずけの間も観音経 (羽黒の本地は観音である)を繰返し読誦し続ける・最後に松聖は、五穀、 塩、水、洗米などを土間にまきちらし百日間の修行を終えるが、火の打ち 替えで勝った方の松聖の場合、水や洗米はまくが、興屋聖の中に納めて守 り続けてきた籾は、開山堂の仏供田で収穫した大切なものなので、かつて

(457)

は開山堂別当の能林院に届け,これを開山堂の仏供田(開山田)でとれた 籾とまぜて開山堂内の宮殿(厨子)内に納めて3日の朝まで止めおいた. 興屋聖の籾にこめられた呪力を他の籾に感染させる呪術がこれで,呪力の 籠った穀物には穀霊が宿ったと観念すると考えるのが民俗学者の説である が,その霊魂の存在については不明確である.正月3日より土檀那(土は 農民を示す. 庄内の信者)を持つ六十四坊に配布し,各坊は籾を手茎花の 烏口に折り込み,4日の朝から土檀那に配り始める.土檀那はこれを神棚 の長押に祀り,春になって種漬けをする時に籾俵にさし,種蒔の後に牛玉 は苗代の水口に立てて豊作を祈り,虫の害を防ぐおまもりとした.これが いわゆる山の神が里に下って田の神になるという柳田説の例証になるもの であり,農耕儀礼が修験の冬峰修行と結び付く重要な要素とされる。

松聖は自坊(今は斎館)に戻り,精進おとしの宴を小聖,松打,役者ら と共にもつが、これは「ニシの寿し」と言われ、丸干しのニシンを甘煮に したものを、一本のまま横にくわえて食べるしきたりである、冬峰の間は 一切精進で暮らしてきたのであり、これで再び元の人間に戻り、里へ下る ことができることになる. 鳥海山の蕨岡でもかつては、峰入修行の出峰に 際してニシンを食べたといい,飯豊山でも同様な事例があるのでこの生臭 ものが,俗域に戻る転換をする役割を広くこの地域で果たしていたことが わかる、精進に関連して女人禁制についてふれておくと、羽黒山では空間 上は通常の女人禁制は荒沢寺の三カ寺の周辺に限られていたが、この大歳 の夜という時間は山上のすべてに女性の立ち入りが禁止される慣行が昭和 25年(1950)まで続いていた、その理由は羽黒の山の神が龍神の乙姫たる 玉 依 姫 命で, 姫はこの日の祭りに奉仕する若者達の赤裸々な姿を, 里の 女性たちに見られることを嫌っているからだと伝えられている。狩猟民の 信ずる女性神としての山の神の伝承を変形したかと思われるこの言い伝え は、性的なニュアンスも含み込まれており、民俗の古層を伺わせる興味深 いものである.しかし、ここでは火の浄性、特に荒沢寺の聖の院にある常

火堂の不滅の火できり出した新しい火をけがれなきものとして維持したい という願いがあったと考えておきたい、修験の側の松例祭の主宰者たる松 **聖は、まさしくこの火を管理するヒジリとしての性格を強く持っており、** 新年の火の打ち替えできり出した浄火を目ざして降臨する神を滞りなくお 迎えし、「春迎え」を確実なものにするという時間の転換がこの祭の眼目 の一つであったと見る. 松聖の修行の中心に, 湯殿行と呼ばれる浄火のき り出しと消火に関する修行が据えられているのはこの為である。『拾塊集』 がこの行事を「改火事」としているのはよく本質を表現している、『羽黒 山縁起』(寛永21年,1644)によれば、荒沢寺の常火の由来は、羽黒の開 山の蜂子皇子(能除太子)が月山で修行をしている時に、大日如来が身よ り焰をだして開山の膚に燃えつきそれが宝珠となった、この宝珠を懐中に して荒沢に降り,衆生済度のためにここに納めて不動明王と地蔵大菩薩を 勧請して本尊として一宇の伽藍を建立したのが荒沢寺の始まりで、地蔵は 額から、不動は臂を切って火を出し、開山はこの火を以て柴燈護摩を行な いその火を永く止めて絶えないようにしたのが常火だとされ、常火堂を根 本極秘の道場としたという、その後、弘俊阿闍梨が聖の院を建立してこの 火を管理し、爾来開祖の法燈を相承するとある. 伝説であるにしても開山 ゆかりの火とされていることは重要で、毎年の年がわりにあたっては、開 山以来の原初の火を受け継いで新たにきり出すことでその生命力を更新し ていくと言えるのかもしれない. and the second sec

松例祭は修験道の特色を色濃くもつ冬峰結願の行事でありながら,火という生活にとって最も大事な構成要素である一方,破壊・暴力も内包する存在を中核に置くことによって,厄祓い,悪霊攘却,年占;神迎えなど様々な民俗社会の論理に結び付いた多義性を包摂したと言える.その中には古い山の民や狩猟民の伝統を引継ぐものもあり,農耕社会の願望を強く出す

(459)

ものもあり,更に神道や仏教,ないしは修験道との相剋の中で変形されて 新たな意味を増殖させていったものもある.しかし,その全てをつらぬく 一般的な主題として,鬼に代表される悪,生命の終りに迎える死の問題が 重なり合っている.鬼またはツツガ虫を火によって消盡し殺害することは, 人間にとって否定しようとしても否定しきれない負の側面,それと関連し て繰り返し現れる善と悪,そして生と死,破壊と創造,それらは対立する ものではなく転換可能であり相互に通底するという柔らかな発想を含んで おり,それが儀礼的殺害として最も豊かにドラマ化されて示されるのが, 年変わりという境界の時間に行われる松例祭においてであると言えるので はないだろうか.

## 注

- (1) 戸川安章『修験道と民俗』岩崎美術社, 1972年, 155頁.
- (2) 『日本大蔵経』48巻, 1919年.
- (3) 『神道大系』神社編32(出羽三山),神道大系編纂会,1982年.
- (4) 松平斉光「羽黒山のお歳夜」『祭』日光書院,1944年.
- (5) 注(3).
- (7) 注(1), 戸川, 161頁. 注(3), 109頁.
- (8) 注(3), 21-22頁.
- (9) 『岩崎剣舞』(門屋光昭編)和賀町教育委員会, 1985年, 39頁.
- (10) 以下の記述は、戸川,注(1)・松平,注(4)・宮家,注(6)・五来,注(6)を参 考にしつつ、筆者自身の見聞も加えたものである.なおエアハート『羽黒修 験道』(鈴木正崇訳),弘文堂,1985年にも見聞記が載っている.
- (11) 戸川安章『新版 出羽三山修験道の研究』. 佼成出版社, 1986年, 45-46頁 にも記述がある. 但し詳細は複雑である.
- (12) 注(6), 宫家.
- (13) 『三山雅集』東北出版企画, 1974年, 69頁.
- (14) 永松敦「推葉神楽『板起こし』考――奥日向地方の霜月神楽と動物供犠」『民俗宗教』第2集,東京堂出版,1989年,207頁.

- (15) 注(1), 戸川, 56頁.
- (16) 拙稿「日本の修験道」『文化人類学』3号 (宗教的シンクレティズム), アカ デミア出版会, 1986年.