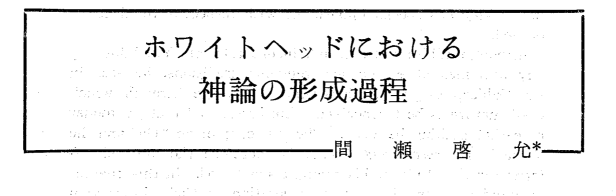
## 慶應義塾大学学術情報リポジトリ Keio Associated Repository of Academic resouces

| kelo Associated Repository of Academic resouces |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Title                                           | ホワイトヘッドにおける神論の形成過程                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Sub Title                                       | The formative process of Whitehead's view of God                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Author                                          | 間瀬, 啓允(Mase, Hiromasa)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Publisher                                       | 三田哲學會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Publication year                                | 1986                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Jtitle                                          | 哲學 No.82 (1986. 5) ,p.1- 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| JaLC DOI                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Abstract                                        | This treatise is the fruit of my sabbatical (from Keio University) in the U.S.A. from July 1983 to March 1985. It consists, of two parts. The first part is an introductory exposition of my academic pilgrimage from Chicago to Claremont, outlining the way in which process theology/philosophy now functions to influence American thought. The second part, being the main part, articulates the formative process of Whitehead's view of God. The primary source works for the study of his philosophical development on the idea of God are Science and the Modern World, Religion in the Making, and Process and Reality. Although they were all published within the period 1925-1929, still there are significant developments in the thoughts expressed, and these have special importance with respect to the idea of God. In this treatise I propose to summarize Whitehead's thought about God as it develops in these three books. The chapters on "Abstraction" and "God" in Science and Modern World constitute his first systematic excuftion into what he understood as metaphysics, and in these two chapters can be seen the first explicit indication in his writings that there is a place for "God" in his system. Based on the further development of his philosophical thought about God, he begins to discuss a God of religion. And in this case his chapter on "Religion ond Metaphysics" in Religion in the Making has special importance with respect to the doctrine of God. Although Whitehead does not incorporate into his philosophy any doctrines of established religious traditions, he sees in the Galilean origin of Christianity an image through which God's interaction with the physical world. He also elaborates on the nature of God, which is dipolar: "God, as well as being primordial, is also consequent. He is the beginning and the end". Thus, based on the thought of Alfred North Whitehead himself, it is possible to formulate a Christian natural theology. |
| Notes                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Genre                                           | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| URL                                             | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-0000082-0001                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

哲学第82集



The Formative Process of Whitehead's View of God

Hiromasa Mase

This treatise is the fruit of my sabbatical (from Keio University) in the U.S.A. from July 1983 to March 1985.

It consists of two parts. The first part is an introductory exposition of my academic pilgrimage from Chicago to Claremont, outlining the way in which process theology/philosophy now functions to influence American thought. The second part, being the main part, articulates the formative process of Whitehead's view of God.

The primary source works for the study of his philosophical development on the idea of God are *Science and the Modern World, Religion in the Making*, and *Process and Reality*. Although they were all published within the period 1925-1929, still there are significant developments in the thoughts expressed, and these have special importance with respect to the idea of God. In this treatise I propose to summarize Whitehead's thought about God as it develops in these three books.

The chapters on "Abstraction" and "God" in Science and Modern World constitute his first systematic excurtion into what he understood as metaphysics, and in these two chapters can be seen the first explicit indication in his writings that there is a place for "God" in his system.

Based on the further development of his philosophical thought about God, he begins to discuss a God of religion. And in this case his chapter on "Religion ond Metaphysics" in *Religion in* 

\* 慶應義塾大学文学部教授(哲学)

(1)

the Making has special importance with respect to the doctrine of God.

Although Whitehead does not incorporate into his philosophy any doctrines of established religious traditions, he sees in the Galilean origin of Christianity an image through which God's nature is best conceived. The image is "that of tender care that nothing be lost". The last chapter on "God and the World" in *Process and Reality* is therefore the most significant for the study of his thought about God. In this chapter is found his most thorough consideration of God's interaction with the physical world. He also elaborates on the nature of God, which is dipolar: "God, as well as being primordial, is also consequent. He is the beginning and the end".

Thus, based on the thought of Alfred North Whitehead himself, it *is possible* to formulate a Christian natural theology.

本論考は塾派遣留学からの帰朝報告を兼ね,在外研究(1983.7-1985.3) の成果を所収している.第1部は学的巡礼――シカゴからクレアモントへ ―,第2部はホワイトヘッドの宗教哲学――神論の形成過程――を論述 している.

第1部 学的 巡礼

1.

よく知られたホワイトヘッドの言葉に,「仏教は 宗教を生み出す形而上 学であるが,キリスト教はつねに形而上学を求める宗教である」という言 葉がある. 仏教が説明的な教理から出発するのに対して,キリスト教は経 験的な事象から出発するので,事象からの一般化のために,キリスト教の ほうは形而上学的な裏づけを必要とする,という意味である. 教理の基礎 には,合理的な形而上学が必要となるからである. ホワイトヘッドのこの 考えに賛成して,その教理の基礎をホワイトヘッドの形而上学に求めるキ リスト教神学の立場を〈プロセス神学〉Process Theology というが,こ

哲学第82集

の神学は、実はシカゴに始まったのである.

1920年代のことであるが、シカゴにはホワイトヘッドの哲学思想を受け 継いで形成された〈シカゴ学派〉Chicago School が誕生している.神学 側の代表的人物はワイマン (Henry Wieman 1884-1975) である.かれは ホワイトヘッドの著作『宗教とその形成』の出版された翌年 1927 年に、 とくにこの著作の講読演習のためにシカゴ大学神学部 (Divinity School) から招聘を受けている.翌1928年、同大学哲学部 (Philosophy Department) にハーツホーン (Charles Hartshorne, 1997-)が着任する.そし てかれが哲学側の代表的人物になる. ハーツホーンはハーヴァード大学で ホワイトヘッドの助手をしたことがあり、ホワイトヘッドの有神論の立場 をよく理解していた.そこで、この立場を継承しつつ、さちにこれを徹底 させて、やがて自分の哲学上の立場を〈新古典的有神論〉 neo-classical theism あるいは〈汎在神論〉 panentheism として表明するようになる.

1943 年から 1955 年(シカゴを離れる年)まで, ハーツホーンは神学部 と哲学部を兼務し, 神学と哲学の間の重要な仲介役を果している. とくに この期間,〈神学部〉Divinity School において, かれの薫陶を受けた若い 研究者たちが,後にアメリカの神学・哲学を担う, プロセス神学者・哲学 者として大成するようになる. 1940 年代, 50 年代のことである.

1960年代以降は,最早シカゴ大学はホワイトヘッド研究の中心ではなく なる.いわゆる〈ホワイトヘッド派〉Whiteheadian たちは,地方に分散 し,それぞれ独自の研究グループを形成していく.その中でも最も顕著な 現われが,ロサンゼルスの近郊にある小さな大学町,クレアモント(Claremont) に誕生した〈プロセス思想研究所〉The Center for Process Studies である.初代の現所長は、シカゴ大学神学部においてハーツホーンの薫陶 を受けたジョン・カブ・ジュニア (John Cobb, Jr., 1925-)である.そして このカブのもとで,しかもこの研究所のあるクレアモントで育ったグリフ ィン (David Griffin) が次代の所長として,現在、実務を担当している. この「プロセス思想研究所」には、ホワイトヘッドやハーツホーンの残 した貴重な一次資料をはじめ、この分野に関する文献が多数保管されてい るので、ホワイトヘッド=ハーツホーン=プロセス(神学/哲学)思想に関 わる者であれば、だれでも一度はここを訪れたいと望んでいる.

2.

シカゴ大学神学部の重鎭, ギルキー (Langdon Gilkey, 1919- )の講義 を思い出す. その年 (1983 年秋学期), かれは〈現代思想と伝統的キリス ト教思想の出会い〉 The encounter of modern thought with the traditional Christian thought をテーマに掲げ, これを特にふたりの哲学者と ふたりの神学者に焦点をあてて, 論じようというものであった. デューイ (John Dewey, 1859-1952) とホワイトヘッド (Alfred North Whitehead, 1861-1947), ティリッヒ (Paul Tillich, 1886-1965) とニーバー (Reinhold Niebuhr, 1892-1971) であった.

ギルキーはかれの著書『旋風を刈り取る』のなかで、ふたりの巨人 ティリッヒとニーバーが去った後のアメリカ思想界に吹きまくった旋風ー 一神の死の神学、ヴェトナム反戦運動、黒人神学、東洋宗教への回帰など に代表される旋風——から、どのような良いものを刈り取ることができる かを問い、ここから歴史に対するキリスト教的理解を深めようとしてい る.この際、かれはさまざまな真理契機を受け入れながらも、とくにテイ リッヒとニーバーの路線を継承し、さらにホワイトヘッドの哲学思想をも 取り込んでいる。その著書の最終章は〈プロセスの神、可能性の神、そし て希望の神〉The God of Process, of Possibility and of Hope と題されて いて、ホワイトヘッドからの思想的影響、とくに神の本性に関するホワイ トヘッドの思索からの影響を明瞭なかたちで示している。それは、要約的 に述べれば、次の通りである——神は本性上、〈プロセス〉 process と関係 づけられている。神はプロセスの中にあって、世界とその歴史が変化して

哲学第82集

an a ship a shi ƙwa ya

いくように、自らをも変えていく、したがって、歴史の未来は神にとって、われわれにとってと同様、〈可能性〉possibility であって、現実性ではない、しかし救済に関しては、神はどこまでも世界にとって〈希望〉hopeの根拠なのである。

もともとホワイトヘッドにより,形而上学的考察の上から論じ始められ た神,いわゆる哲学者の神が,このようにして,事実上,現代アメリカの 思想界に影響を残している,と知ることは興味深い.

通常、アメリカ哲学を基礎づけた人として5名の哲学者の名前があげら れる. ロイス (Josiah Royce, 1855-1916), ジェームズ (William James, 1842-1910), パース (Charles Peirce, 1839-1914), デューイ (John Dewey, 1859-1952), そしてホワイトヘッド (Alfred North Whitehead, 1861-1947) である. イデアリストであった最初のロイスを除けば, あとの 4名はみなナチュラリストであった。そこでの共通した、基本的な問い は、科学と宗教――とくに科学に生きる人間が、いかにして宗教者であり うるか――という問いであった、この問いに答える過程で、ジェームズは プラグマティズムを展開し、デューイは有神論の可能性を否定して、自然 主義者であるためには神の排除が不可欠の要件になると主張した、ところ が同じ自然主義の立場であっても、パースとホワイトヘッドは違ってい た.ふたりは有神論の立場を堅持し、科学と宗教の両立可能性を力説し た. これらアメリカの自然主義的哲学者たちには進化論の影響が強くうか がわれる.かれらは生ける有機体と環境との間の密接な関係・関連性とい らことを強調して、生ける有機体と環境とは別々のものではなく、それら は一つの交互作用をもつところの、二つのアスペクトにほかならないとい う主張を繰り返す.環境から切り離されれば,有機体は死滅する.交互作 用のもとにあって、はじめて有機体は環境のもとに生育発展することがで

きるからである。こうした主張に立って、アメリカ哲学の伝統である自然 主義は、〈エコロジカルな問題〉 ecological problems が叫ばれている現況 下、目下のアメリカの知的風上においては、すこぶる重要な役割を担わさ れている。とくに〈環境倫理〉 environmental ethics の形成という重要 な課題に向けて、その果たす役割には大きな期待がかけられている。

同じことが、現在のアメリカにおけるキリスト教神学についても言え る. 「自然の神学」(Theology of Nature), 「エコロジーの神学」(Theology of Ecology),「エコロジーと宗教」(Ecology and Religion),「エコ ・セオロジー」(Eco-theology) 等々の言葉がかなり一般化してきている が、ここにもホワイトヘッド等による自然主義的な哲学思想が著しく影響 を与えている.一,二の例をあげれば,ホワイトヘッド派のジョン・カブ (John Cobb, Jr., 1925- ) はホワイトヘッドの哲学思想を <エコロジカル な哲学〉ecological philosophy として紹介し、あるいは「ホワイトヘッ ドの思想は徹底的にエコロジカルであった」と見る立場から、自分自身の 神学を『エコロジーの神学』として構築している。さらに最近では、ホワ イトヘッド派の生物学者,バーチ (Charles Birch, 1918-)との共著『生 命の解放』において、カブはかれとともに〈生命のエコロジカル・モデル〉 an ecological model of Life を提唱し、ホワイトヘッド派によるエコロ ジカルな自然理解の典型を示している、私見であるが、これからの科学、 これからの哲学・倫理においては、その基礎に、自然をみるとき、人間を 見るときに必要な「総合性に立った視点」がさらに一層強く要求されるよ うになるであろうし、また、それゆえにホワイトヘッドの、いわゆる自然 主義的な有機体説,つまり生きている大きな自然と人間を含む生命体の相 互関連性・相互依存性を認識する哲学説というものが、一層強く要求され るようになるであろう.実はそうしたホワイトヘッドの哲学説をめぐって、 シカゴ滞在中の研究は、秘かに目論む私自身の哲学——Eco-philosophy— 一の形成に時間をかけていたのである. 

(6)

Eco-philosophy とは、私にとっては、自然に対する人間の責任を主題 化した哲学であり、そこでの主要な課題は、人間優位の価値観からみる自 然観・人間観の批判的考察と、自然と人間のあいだに成り立ちうる責任倫 理の基礎づけである.この研究成果は、部分的に学会講演、学術誌等にお いて既に発表したが、なお継続中の研究の一つのテーマである.

シカゴにおけるこの研究は、ホワイトヘッド・プロパーの研究の立場か らすれば、いわば周辺的、あるいは応用的なものでしかなかったが、シカ ゴから、次にクレアモントに移ると、今度は直接的、あるいは中心的に、 ホワイトヘッド研究に打ち込むことになった.というのは、その年(1984 年秋学期),恵まれたことに,ジョン・カブが「ホワイトヘッド・セミナー」 を担当し、ホワイトヘッドの三著作(『科学と近代世界』、『宗教とその形 成』,『過程と実在』)を講読演習するという予定がたてられていたからで ある. セミナー出席者は大学院生10余名と、研究休暇中の訪問研究者3 名(私を含めて)であった.出席者には,前以って研究テーマの提出が義 務づけられていた.ホワイトヘッドの宗教論,知覚論,文明論,有機体説, 現実的実質の理論、抱握の理論等々、出席者の研究テーマはさまざまであ った、私自身は研究テーマを「ホワイトヘッドにおける神論の形成過程」 と定めた、とくに神論の形成過程を『科学と近代世界』,『宗教とその形 成』,『過程の実在』の著作順に調べていくためには、これは絶好の機会で あった、というのは、これらの著作がセミナーの講読演習に用いられると いう理由だけからでなく、これら三つの著作が「ホワイトヘッドの神論と その形成過程をたどる」という目的のためには、最も重要な一次資料でも あったからである. form a rank opposition of the set of the set of the set of the 第11.部注 mar careeting admentation of the second large in the second se

(1) 『宗教とその形成』(ホワイトヘッド著作集 第7巻 斉藤繁雄訳 松籟社) p.
 27.
 (2) Religion in the Making (1926) が原著の表題であるが、その内容に則して

( 7))

いえば,『宗教とその形成』となるであろう. 宗教成立に関する歴史的(第 1講),神学的(第2講),人間学的(第3講),哲学的(第4講)な綜合的 考察が行なわれているからである.

- (3) Man's Vision of God (1941), The Divine Reality (1948), Reality as Social Process (1953), A Natural Theology of Our Time (1967) 等の著作 によって、神的本性に関する思想を明確に表現した. そして〈宗教的〉religious,〈理性的〉rational,〈伝統尊重〉respectful of tradition の三点の特 徴を以って、その思想を〈新古典的有神論〉neo-classical theism と呼ん だ. またホワイトヘッドの神論を補強し、神の世界に対する関係において、 超越性と内在性、独立性と依存性をともに保持する方法を提示した. これを 以って自己の有神論的哲学の立場を〈汎在神論〉panentheism とも呼んだ.
- (4) Reaping the Whirlwind (1981) は『旧約聖書』のなかのホセア書8章7節 のことば. Reinhold Niebuhr と Paul Tillich の二人の巨人が去った後の アメリカ思想界・宗教界は、まさに旋風(つむじ風)に見舞われたようなも のだった、ということを示唆している.
- (5) 同書 Part III, Chapter 12, pp. 300-318 を参照. さらにギルキーの論文「現 代アメリカ神学の諸潮流」(立教大学 キリスト教学会編『キリスト教学』所 収, 1975 年 16・17 合併号) p. 47 を参照.
- (6) Rebert J. Roth, S. J., American Religious Philosophy (Harcourt, Bruce & World, Inc., 1967) pp. 20-24. ここには自然主義の主張が次の5点に要約 されている.
  - 1. 自然と人間との連続性.
  - 2. 自然と人間,物と心,客体と主体といった二分法的な峻別に強く反対する.
  - 3. 有機体と環境との交互作用.
  - 4. 個体は絶えず形成のプロセスにあること.
  - 5. 世界全体が連続的で 交互作用のもとにあるとの理解から,共同体意識が 強く持たれる.
- (7) 季刊の学術誌 Environmental Ethics の発行のほかに, Ethics of Environmental Concern (by Robin Attfield, Columbia University Press, 1983), Ethics and the Environment (ed. by Donald Scherer and Thomas Attig, Prentice-Hall, 1983), Environmental Ethics: Choices for Concerned Citizens (by Science Action Coalition with Albert J. Fritsch, Anchor Books, 1980), Environmental Philosophy (ed. by Robert Elliot

and Arran Gare, Pensylvania State University Press, 1983), Cry of the Environment (ed. by Philip N. Joranson and Ken Butigan, Bear & Company, 1984) 等々の著作が挙げられる.

(8) Is It Too Late?: A Theology of Ecology (Bruce/Beverly Hills, CA.,

1970). See esp. Chapter 13, Whitehead: An Ecological Philosophy.

- (9) The Liberation of Life (『生命の解放』長野 敬・川口啓明共訳,紀伊国 屋書店).
- (10)「Eco-Philosophy の形成」日本ホワイトヘッド・プロセス学会 第7回大会 京都大学 (1985. 9. 15)—— ロ頭発表. "Ecology and Religion: From Japanese Perspective", Eco-Theology Conference, Dartington College of Arts, U.K. (1985. 7. 12-14)—— ロ頭発表. 'Eco-Philosophy as a Liberal Arts Philosophy', California Lutheran College, U.S.A. (1985. 3. 22)—— 講演. 'Eco-Philosophy: From Japanese Perspective', 慶應義塾 大学日吉紀要・人文科学・創刊号 (1986. 3)——論文.
- (11) Science and the Modern World, 1925 (ホワイトヘッド著作集 第6巻), Religion in the Making, 1926 (著作集 第7巻), Process and Reality, 1927-28 (著作集 第11-12巻).

## 第2部 ホワイトヘッドの神論

ntagana ang pantang bin di saka

ホワイトヘッド (Alfred North Whitehead) は 1861 年生まれのイギリ ス人であって、アメリカ人ではない. 最初に 20 年以上にわたる数理論理 学の研究の時代があり、次に物理学の哲学的基礎の研究にたずさわる短い 期間が続き、最後に哲学に従事する期間が来る. かれの思想的発展につい ては、ヴィクター・ロー (Victor Lowe) のすぐれた解説があるが、その なかで、かれは「ホワイトヘッドの著書目録に哲学のタイトルが現われる のは 50 年代半ばを過ぎてからであり、その生涯の半ば以上の期間を通じ て、かれは数学者であって哲学者でないと考えられていた――自らもそう 考えていた.」と述べている. たしかにホワイトヘッドは、本国のイギリ

(9)

ホワイトヘッドにおける神論の形成過程

スでは数学者として,あるいは論理学者としてよく知られた人であった.

1924年(63才の定年の年)に、ハーヴァード大学から招聘があり、快諾 して渡米.以来20数年間,すなわち1947年に没するまで、同大学の教授 として哲学を講じ、その間に次々と独自の、壮大な思索を発表して、アメ リカ哲学史上にゆるぎのない地位を築いた.ハーヴァード大学でホワイト ヘッドの助手をしたことのあるハーツホーン(Charles Hartshorne)によ ると、ホワイトヘッドはずっと以前から自分の心中にあった諸々の思索を 発展させるために、常日頃から哲学を講じたいと思っていた、という.し たがって、かれの哲学的思索は渡米後に始まったものでないことは論をま たないが、しかし、渡米後4、5年のうちに重要な著作が次々と出版された ことは驚くべきことである.つまり、1924年に渡米すると、翌1925年に 『科学と近代世界』,翌1926年に『宗教とその形成』,それから3年後の 1929年に主著『過程と実在』を著わしている.さらに『理性の機能』,『教 育の目的『、『観念の冒険』、『思考の諸様態』、等々をあらわしているが、は じめにあげた三つの著作がホワイトヘッドの神論の展開をみる上では最も 重要な一次資料であることは、先に述べた通りである.

最初の『科学と近代世界』においては、初めて形而上学的考察の上から 神の問題を論じることが明らかにされる.とくに第10章〈抽象〉Abstraction と第11章〈神〉God の二つの章が重要である.

第二の『宗教とその形成』においては、さきの形而上学的神という主題の展開から、宗教的神が論じ始められるようになる.とくに第3講で扱われる〈宗教と形而上学〉Religion and Metaphysics の部分が重要である.

そして第三の著作『過程と実在』においては、ホワイトヘッドの形而上 学的思索が体系的に述べられ、神の本性をめぐる議論が明確に示されて、 かれの神論は確立される.ここでは第5部,第2章,つまり『過程と実在』 の最終章〈神と世界〉God and the World が最重要な部分である.

以下において、これら三つの著作を順にとりあげ、その神論の形成過程

## 哲 学 第 82 集

2.

それぞれの個体的活動力は,課せられた諸条件により一般的活動力が 個別化されるところの様態にほかならない. ……一般的活動力は,諸 契機や永遠的客体がエンティティであるという意味での,エンティテ ィではない. それはそれぞれの契機によってそれぞれの様態をとりな がら,あらゆる契機の基底にある一般的な形而上学的特徴である. こ れと比較しうるものは何もない. それはスピノザの唯一無限実体であ 。。

あらゆるエンティティには、それ自身を現実化させるところの何らかの 究極的実体が存するはずであるから、その意味で〈実体〉substance を認 めるというスピノザの意見に同意する.しかし、この実体を変化のない、 スタティックなものと考えることには反対して、スピノザの実体の理解と は異なることを明らかにするために、ここでまったく新しい用語を導入す る. それが "substantial activity" である.この語は、通常、実体的活 動性とか、実体的活動力というふうに訳されるが、要するに、事物の根本 にある究極的実在は実体的な活動力,あるいは活動作用にほかならないと する主張である.ここには 究極的実在を「もの」ではなく,「こと」とし て,つまり「物質」ではなく,「事象」としてとらえようとするホワイトへ ッドに特徴的な考え方が示されている.

この用語をはじめて導入している箇所で、かれは次のようにいう.「これ (substantial activity) は個々の具体的なものに自己を実現し、もろもろの成立形態をもつ有機体に進化するものにほかならない」. ところが、〈形而上学的境位〉metaphysical situation を構成する諸要因の分析においては、この substantial activity は常に見落とされてしまうものなのである. そこで、われわれの注意を促して、次のようにいう.「この substantial activity は、形而上学的境位を構成する静的要因をどのように分析するさいにも見落されるものである.この形而上学的境位の分析された要素は、substantial activity の属性である」.それでは、分析された要素としての substantial activity の属性とは何のことかといえば、それは第一に、可能態としての〈永遠的客体〉eternal objects であり、第二に、現実態としての〈現実的実質〉actual entities であり、そして第三に、神と同定されるところの〈具体化、あるいは限定化の原理〉the principle of concretion, or of limitation である.

ここで注意しなければならないことは、神が substantial activity その ものではなくて、substantial activity の一つの属性といわれている点で ある. つまり、属性の一つである具体化の原理、あるいは限定化の原理と 同定されているのである. これはどういうわけか. 神が substantial activity の一つの属性であるというのは……. それはこういう理由からであ る. 出来事、あるいは事象にはかならずプロセスというものがある. この プロセスというものは、価値の条件や特殊化や規準などから成り立つとこ ろの、先行する限定をかならず受けて展開している. つまり〈現実契機〉 actual occasion は、その在り方 (how) が特殊でなければならず、また事 実としての何であるか (what) もまた特殊でなければならない. そうでな ければ現実契機は存在しえないからである. そこで外見の背後に何らかの 実在を求めることになる. こうして見い出されたものが具体化の原理, あ るいは限定化の原理なのである. しかし, それでも問題は残る. 属性の一 つである〈原理〉principle が〈神〉God と同定されるのはどうしてか. その答えはごく簡単に, しかし印象深く与えられている.

……この属性はいかなる理由も与えられない限定を立てる.というの は、いかなる理由もその限定から発するからである.神は究極的な限 定力であり、その存在は究極の非合理である.なぜなら、神の本性に 基づいて課せられる限定にはいかなる理由も与えられないからであ る.神は具体的なものではなく、具体的な現実態の根拠なのである.

この神は、明らかに宗教的関心の対象としての神でもなければ、またス ピノザの神でもない.スピノザの神でないのは、それが〈実体〉substance ではなく、〈属性の一つ〉one attribute だからである.また、宗 教的関心の対象としての神でもないのは、それが形而上学的な究極性から 性格づけられたものであって、〈善性〉(goodness) からのものではないか らである.宗教的対象としての神は〈善性〉goodness によって 最もよく 特徴づけられるという観点は、ホワイトヘッドに特有のものであるが、こ れは第 11 章〈神〉God の最終行において初めてあらわれ、これが『宗教 とその形成』、さらには『過程と実在』にまでも及ぶ 重要な議論として 展 開されていくのである.

3.

次に,『宗教とその形成』に神論の展開をさぐってみよう.

形而上学は宗教上の目的にかなう神をうみ出すわけではないが、しかし、そのための第一歩は踏み出している. そこで、『科学と近代世界』で

は、形而上学は神の知識にいたる第一歩であり、それに対する付加的知識 は宗教的経験によって与えられると考えた、ところが、次の段階のこの 『宗教とその形成』では、第2講第4節の〈神の探究〉The Quest of God に見られるように、重要な展開がみられる. すなわち「理性的宗教はその 用語を吟味するために、形而上学の助けを必要とするが、しかし同時に、 宗教はそれ自身の独立した明証性をもっているので、これを考慮に入れた 上で、形而上学は宗教の記述に枠組みを与えてやらねばならない」と述べ て、ここにいう〈それ自身の独立した明証性〉its own independent evidence を二つ挙げている. 第一は〈事物における正しさ〉 the righness of things であり、第二は〈完成された理念的調和――すなわち神〉 the completed ideal harmony, which is God である. つまり, さきに具体 化,限定化の原理と同定された神が、ここではその機能する仕方におい て、具体的なもの、現実的なものとして捉え直されているのである. すな わち,神は〈事物の本性における一つの現実的事実〉an actual fact in the nature of things であり、また〈理念的概念的調和の実現〉 the realization of the ideal conceptual harmony として捉えられているのであ る、ホワイトヘッドにとっては、存在するものはすべて現実的な《過程》 process の中に在るということと、〈秩序〉 order が存するから 現実的に 進化発展する世界が存在するということとは、共に等しく神の本性の特質 なのである、そこで、かれにとっては、世界の秩序は偶然ではない、秩序 をもたずに現実的でありうるような、いかなる現実的なものも存しえない のである.そして、この真理は宗教的洞察によって最もよく把握されると (19) いう.

ここには神に対する考えの上で,重要な展開がみられる.さきの『科学 と近代世界』では,神は具体者ではなく,具体的現実態の根拠であって, それ自体はけっして現実的なものではないと述べられていたのに対して, この『宗教とその形成』では,神は時間的世界の形成要素のうちの一つと

哲学第82集

して、「現実的なもの,しかし 非時間的なもの」とまで述べられるように なるからである。第3講第3節〈形而上学記述〉A Metaphysical Description のところで、神をも含む「時間的世界の形成要素」を三つあげ でいる. 第一は〈創造性〉 creativity, 第二は〈永遠的客体〉 eternal objects, そして第三は〈非時間的な, 現実的実質〉non-temporal actual entity である. そして, この第三の形成要素である「非時間であるが, し かし現実的な実質」が人々の呼ぶ神――つまり、合理化された宗教の最高 神である、と注釈されている. これは神論における大きな展開である. た とえば,世界全体に秩序を持たせるために 「限定化をおこなう」, あるい は「具体化をおこなう」という機能は、〈現実的な実質〉actual entity に おいてのみはじめて可能である、そこで、この機能を果たすものとしての 〈現実的実質〉actual entity が〈神〉God と同定されたわけである. しか し、このエンティを神と呼ぶかぎり、 それは〈非時間的〉non-temporal でなければならない.というのは,神は「時間的世界を超越したもの」の はずだからである. ところが「神の非時間性」ということを強調しすぎる と、ただちに困難な問いを引き込むことになる、すなわち、非時間的なエ ンティティは時間的なエンティティとどのように関わるのか. つまり, 「限定化の原理」としての神が 世界とどのように 関わるのか,という問い である。この問いに答えてホワイトヘッドはいう。

神は世界における結合の要素 (binding element) である、われわれ において個別的である意識は、神においては普遍的である。われわれ において部分的である愛は、神においては包括的である。神をはなれ ては世界は存しえない. 個別性を調停するものがいなくなるからであ る. ……すべての働きは濃淡の差はあれ、神の刻印を世界に残す. こ のとき神は理念的諸価値を呈示しつつ、世界に対する新しい関係へと 移行してい<sup>(22)</sup>

(15)

ここに言われている「神の世界に対する新しい関係」とは、〈交互作用〉 interaction ということである. つまり、世界に対して 神は影響を与える が、その世界から神もまた影響を与えられるということである. 別言すれ ば、「actual entities の交互作用」という一般原理が 神に適用されて、神 は〈至高の現実的実質〉 supreme actual entity とされたのである.

そこで、『科学と近代世界』から『宗教とその形成』に至る神論の形成過 程には、要約すれば、次のような四点の、重要な考えの移行が見られるこ とになる.

第一に、〈実体的活動性〉substantial activity は〈創造性〉creativity と呼び変えられたこと.ここで〈創造性〉creativity とは、それによって 現実的世界が〈新しさ〉novelty への時間的移行という性格を持たされる ところのもの、であるが、それ自体はどのような属性をも持たず、したが って、ここには優先性の問題は何も生じてこない.

第二に,スピノザの思想から継承した一元論的傾向は, actual entities の多元性の強調へと変えられたこと.

第三に,神もまた一つの現実的実質と解されるようになったことから, 神の世界に対する関係が一層ポジティブなものとして見られるようになっ たこと.

第四に、substantial activity とその三つの属性という形而上学的原理 が、次の三つの原理に改められたこと. すなわち、〈創造性〉 creativity と、〈永遠的客体〉 eternal objects——それ自体では現実的 (actual) でな いが、現実的なすべてのものの中で例示される性質をもつもの——と、そ して〈現実的実質〉 actual entittes——このなかに 神が特殊なケースとし て含まれるようになった——の三つである. これら三つの原 理 について は、さらに『過程と実在』において詳しく、且つ体系的に述べられること になる.

『過程と実在』に移るまえに、いま一つ見ておかねばならない 課題が取

り残されている。それは、「宗教的対象としての神は〈善性〉goodness に よって最もよく特徴づけられる」という、あの課題である。『宗教とその 形成』では、それはどのように論じられているのだろうか。

第4講,第4節〈神の本性〉The Nature of God のところで、〈神の限 定化はその善性である〉The limitation of God is his goodness. とあ り、また、〈善による悪の克服〉the overcoming of evil by good——つ まり「悪は結果において善性の回復となる仕方で経験される」と述べられ ている. ここで「悪」とは、過去が消え去り、時間が絶えず滅するという ことである. そして、これが時間的世界における究極的な悪の所在なので ある. そこで、こうした世界を神は救うのである.「救う」とは、「失われ たものを神自身の本性のうちに生きている事実へと変えること」である. つまり、時間的世界のうちで滅びていくものが、永続的な神の本性のうち に残されていくということ、これが「善による悪の克服」——つまり、神 の救済——ということなのである. この主題は、さらに『過程と実在』に おいて、新たに、コスモロジーの問題として展開されていく.

and the second of the second second

最後に主著『過程と実在』において展開された神論を概観しよう.

『過程と実在』は、その副題に〈コスモロジー試論〉An Essay in Cosmology と記されている. これは、本書において体系的に述べられている 諸概念や諸区分がすべて一つの世界観へと引き寄せられていくことを意味 している.われわれの関心事である「神論の形成過程をたどる」という特 定目的のためには、第5部、第2章、つまり『過程と実在』の最終章、〈神 と世界〉God and the World が中心部分となるが、しかしその箇所が同 時に、コスモロジーに関する最重要部分を成しているのである. ホワイト ヘッド自身、〈序文〉Preface の中で次のように述べている――「第5部は コスモロジーの問題を考察すべき究極的方向についての最終的解釈に関わ っている. それは〈結局どういうことになるか〉What does it all come to?という問いに対する答えなのである」. したがって, ホワイトヘッド における神論の形成過程をたどることは, 同時に, コスモロジーの問題に 対するかれの解答をさぐることにもなるのである.

さて、これまでにみた神論は、もっぱら神の〈原初的本性〉the primordial nature of God にあてられてきた.『科学と近代世界』では〈具 体化、あるいは限定化の原理〉the principle of concretion, or of limitation としての神であり、『宗教とその形成』では〈新しさの器官、あるい は道具〉instrument of, or organ of novelty としての神であった. この ことでは『過程と実在』においても変わらない. 神についての考察は、そ の 99 パーセントまでが、神の原初的本性についての議論にあてられてい るからである. ところが、『過程と実在』の最終ページに向けて、神のも う一つの本性、すなわち神の〈結果的本性〉the consequent nature of God に関する議論がみえてくる. 最終章、第3節のはじめの部分に、次の ような論述がなされている.

神の本性には省略することのできない別の側面がある. ……神の世 界に対する原初的な働らきの点からみれば,神は具体化の原理であ り,そのかぎりでは,神の本性の原初的側面だけが,これまでのとこ ろ関連をもっていた.

ところが、神は原初的 (primordial) であると同様、結果的 (consequent) でもある. …… 神の概念的本性は、その最終的完結性のゆ えに変化しないものであるが、神の派生的本性は世界の創造的前進の 結果生じるがゆえに、結果的 (consequent) なのである.

こうして,神の本性は両極的 (dipolar) なのである.神は原初的本 <sup>(27)</sup> 性と結果的本性をもつのである.

ここに新たに明示的に述べられている思想は、〈神の両極性〉 dipolarity

····· 哲: 学 第 82 集

of God の思想である. つまり,神は本性上,両極的であるということ, 神は世界との関係において本性上,両極的に機能するということである. 神の原初的本性は概念的に知られる神の本性であり,これは神の抽象的本 質である. これに対して,神の結果的本性は経験的・自然的に知られる神 の本性であって,神の具体的現実性である. 〈原初的〉primordial として, 神は「実在性」(reality) からは程遠いが,〈結果的〉consequent として, 神は「勝義の実在性」(eminent reality) であり,「十全に現実的」(fully actual) である, といわれている. つまり,神の結果的本性は現実的世界 の実現のことであり,それは神の原初的概念に神の十全な感じと意識を織 り込むことにより,神が〈十全に現実的〉fully actual であり,〈意識的〉 conscious であることを示すのである.

ホワイトヘッドは、神の結果的本性が最もよく思い抱かれるイメージと して、二つのものをあげている. 〈優しい配慮〉 tender care と〈無限の 忍耐〉 infinite patience である. 前者は、救いうるものはすべて救って、 何ものをも失うまいとする〈神の配慮〉 the care of God であり、後者は、 神自身の本性の完成により、中間的世界の動揺を優しく救済する〈神の忍 耐〉 the patience of God である. ホワイトヘッドの有名な成句 でいえ ば、「神は世界を創造しない. 神は世界を救うのである. より正確には、 神は真・善・美のヴィジョンにより世界を嚮導する優しい配慮をもった世 界の詩人なのである」.

ここには、結果的本性としての神の〈感応性〉sensitivity ということが 含意されており、この含意によって「神は愛である」(God has a love for the world) というキリスト教的言明の意味が回復される. ホワイトヘッ ドにとっては、神は〈愛の神〉God of love であって、〈恐れの神〉God of fear ではない. したがって、有名な『箴言』のことば、「主を恐れるこ とは知識のはじまりである」(1章7節)は、かれにとってはおかしな言葉 である. また、聖パウロの宣教のことば、「主は神を認めない者たちや、

(19)

イエスの福音に聞き従わない者たちに報復し, ……永遠の滅びにいたる刑 罰を受けさせるであろう」(テサロニケ人への第二の手紙, 1章8節)も, 人々に恐怖を抱かせるだけのものであるがゆえに, おかしな言葉である. そして, ホワイトヘッドはいう――「もしも現代世界が神を見い出すこと があるとすれば,恐怖を介してではなく愛を通じて, パウロではなくヨハ ネの助けをかりてでなければならない」. ここには,「神はそのひとり子を 賜ったなどに, この世を愛してくださった. それは御子を信じる者がひと りも滅びないで, 永遠の命を得るためである」(ヨハネ, 3章16節)と述 べて, 〈愛の神〉 God of love を証言した福音書のヨハネに対する全面的 な賛意が示されている. 「何ものをも失うまいとする 優しい配慮」は神の 本性を最もよく思い抱かせる. そして, ホワイトヘッドはこれをキリスト 教のガリラヤ起源に見ているのである. なぜなら, それが強調しているも のは, 統治するシーザーでも, 苛責ない道徳家でも, 不動の 動者 でも な く, ただ愛によってのみ静穏のうちに働く優しさの要素だからである.

ホワイトヘッドの神論にその基礎を求めるキリスト教神学の立場, すな わち現代アメリカの神学を代表する〈プロセス神学〉Process Theology は、「神は愛である」という言明の意味を結果的本性における神の感応性に おいて回復する. プロセス神学を代表するカブ (John Cobb, Jr.) は, 弟 子のグリフィン David Griffin)と共著で出版したプロセス神学の入門書, 『プロセス神学の展望』(Process Theology: An Introductory Exposition, 1976)の中で, 次のように主張している.

〈感応性〉 sensitivity は、およそ感情をもつかぎりの一切の世界内存 在への同情的感情を含む. ……これが神自身の情動的状態ともいうべ きものである. 神はわれわれの〈受用〉 enjoyment を〈受用する〉 enjoy する. また、われわれの〈苦しみ〉 suffering をともに〈苦し む〉 suffer する. 神の愛、アガペーとは そういうものをいうのであ 神の愛,アガペーとは、同情的感応性のこと、つまり同情共苦の感応的愛 のことなのである. これをホワイトヘッドの別の有名な成句で表現すれ ば、〈神は偉大な友である――理解をもって共に苦しむ同僚である〉God is the great companion—the fellow-sufferer who understands. 神の 〈感応性〉 sensitivity、神の〈同情共苦性〉 passibility ということを抜き にしては、神の存在はいかなる意味をもなさない. これがプロセス神学者 の強い主張なのである.

🕉 - se estre da la composición de la composic

(34)

ここに至って明瞭なことは、はじめに『科学と近代世界』では、形而上 学は宗教に役立つ神観をたてないと明言したのに対して、『過程と実在』 では、期せずして、それが結果的に役立つものになっている、ということ である.

以上に概観した神の両極性の理論,より正確には神の本性における両極 性の理論は,要するに、〈原初的〉primordial として、また〈結果的〉 concequent として、一つの全体としての神が、その本性において二つの 側面,二つの極をもつということ、またこの二つの側面,二つの極をもつ 神が世界と関わる場合に、「原初的本性」として、また「結果的本性」と して機能する、ということである。したがって、世界との関わりを抜きに して神だけを語ることは、あるいは逆に、神との関わりを抜きにして世 界だけを語ることは、そのいずれの場合も的はずれということになる。 「的はずれ」というわけは、もしも世界との関わりを抜きにして 神だけを 語るならば、それは神の抽象的本性だけを語ることになって、それだけで は神の具体的現実性を欠いたままの、空しい語らいに終わるからである。 また逆に、神との関わりを抜きにして世界だけを語るならば、それは無目 的に流動するだけの、ただの喪失の中に在るものだけについての語らいと なって、それだけでは世界は空しく見捨てられたままのものでしかないか らである.時間的世界の事実は,「過去が消え去り,時間が絶えず滅する」 ということである.世界はこの事実からの解放を求めている.生成し,消 滅していくものが,永続する神のうちに残されていく.これが世界の解放 ということ,神による世界の救済ということなのである.したがって,神 を抜きにして世界だけを語ることは,まったく論点を失した,的はずれの ことになるのである.

以上が『過程と実在』において展開された神論の粗方であり、合わせて コスモロジーの問題に対するホワイトヘッドの解答である. コスモロジー への回帰とか、コスモロジーの再興が叫ばれている現状下,ホワイトヘッ ドの神=プロセスの神は、そうした今日的問題を半世紀も前に先取って与 えらた、一つの啓発的な解答であるように思われる. もしも〈プロセスの 神〉 the God of process がコスモロジーの問題を前にして、余りにも宗 教的にすぎるというのであれば、そのときにはホワイトヘッドの抱いた形 而上学的信念に思いを馳せるべきである. かれにとっては、コスモロジー はあらゆる宗教の基礎であり、およそコスモロジーを示唆するものはすべ て宗教を示唆したのであった. これがコスモロジーに対するホワイトヘッ ドの確たる信念だったのである.

第2部注

(1) ヴィクター・ロー『ホワイトヘッドへの招待』(大出 晁・田中見太郎共訳, 松籟社), pp. 107-108.

(2) ホワイトヘッドの処女作は『普遍代数論』(A Treatise on Universal Algebra, 1898) であり、これによってかれは Royal Society の会員に選ばれている(1903年).『普遍代数論』第2巻は、バートランド・ラッセルとの協同の仕事のために中断され、以後これは完成されることがなかったが、しかしラッセルとの協同の仕事、つまり『プリンキピア・マテマティカ』全3巻(Principia Mathematica, I, 1910, II, 1911, III, 1913)の協同執筆による刊行により、その名は一層広く知られるものとなった. ラッセルとホワイトヘッドによるこの協同作業は、数学の基礎概念を展開しようとした集合論的な

ita a tha Att

MARINA SAME SAME SAME

이번 물건 영제에 가 있었던 것 같은 책

壮大な試みであり. これにより現代論理学の実質上の基礎づけが行なわれた.

- (3) The Function of Reason, 1929 (著作集 第8卷).
- (4) The Aims of Education and Other Essays, 1929 (著作集 第9巻).
- (5) Adventures of Idea, 1933 (著作集 第12卷).
- (6) Modes of Thought, 1938 (著作集 第13 巻).
- (7) 事物の本質を冷静に考察する見地のことを「形而上学的」とよび、この見地に立って、生成する事物の分析に適合する普遍的観念の発見をめざす学問のことを「形而上学」と考えている.『科学と近代世界』(著作集 第6巻) pp. 211-212 を参照せよ.
- (8) 『科学と近代世界』, p. 233.
- (9) 同書, pp. 238-239.
- (10) 同書, p. 149.
- (11) 同書, p. 222. ここでは, 形而上学的境位の分析された要素が substantial activity そのものではなく, substantial activity の属性といわれている点に注意せよ.
- (12) 同書, p. 240. ここで神の存在が 究極の非合理であるとは,その存在が不可 解という意味ではなく,原理自体に対しては究極的な説明は存しない,とい う意味である.つまり,神の本性は合理性の根拠であるゆえに,その本性に
- 対してはいかなる理由も与えられないのである.
- (13) 『宗教とその形成』(著作集 第7巻), p. 45.
- (14) 同書, p. 37.
- (15) 同書, p. 70.
- (16) 同書, p. 92.
- (17) 同書, p. 92.
- (18) 同書, p. 92.
- (19) 同書, p. 70.
- (20) 同書, pp. 51-52.
- (21) 同書, p. 92.
- (22) 同書, p. 94.
- (23) 同書, p. 90.
- (24) 同書, p. 91.
- (25) 同書, p. 91.
- (26) 『過程と実在(上)』(著作集 第10巻), p. iv.
- (27) 『過程と実在(下)』(著作集 第11巻), pp. 614-615.

- (28) 同書, pp. 612, 615.
- (29) 原初的としての神は〈感じのための誘因〉the lure for feeling であり、
  〈欲求の永遠的衝動〉the eternal urge of desire であり、<あらゆる可能</li>
  性のめざす理念〉the ideal aimed at by all possibilities である. したがって、神は完全であり、永遠であり、変化しないのである.

結果的としての神は〈現実世界との交互作用〉interaction with the world のもとにあって、絶えず〈創造的前進〉the creative advance のなかに引き込まれている. したがって、神は未完であり、プロセスのものなのである.

以上の意味するところは、二つの神が存在するということではない.そう ではなくて、一つの全体としての神の本性にはこうした二つの側面、あるい は二つの極があるということである.

- (30) 同書, p. 617.
- (31) 同書, p. 617.
- (32) 『宗教とその形成』, p, 43.
- (33) 『過程と実在(下)』, p. 611.
- (34) 『プロセス神学の展望』(延原時行訳 新教出版社), pp. 67-68.
- (35) 『過程と実在(下)』, p. 625.
- (36) たとえば、坂本賢三「コスモロジー再興」(新岩波講座『哲学』第5巻所収の論文)あるいは Stephen Toulmin, The Return to Cosmology: Post-modern Science and the Theology of Nature (University of California Press, 1982)を参照せよ。
- (37) 『過程の実在(下)』 p. 622 および『宗教とその形成』 p. 83 を参照せよ.