| Title            | 哲学に於ける機械論的説明                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sub Title        | Mechanistic explanations in philosophy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Author           | 沢田, 允茂(Sawada, Nobushige)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Publisher        | 三田哲學會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Publication year | 1960                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Jtitle           | 哲學 No.38 (1960. 11) ,p.185- 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| JaLC DOI         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Abstract         | 1) Problems. the reputation of mechanisms has in no sense been favourable in the course of the history of philosophy, because of its vital deficiencies in the explanations of such prima facie sui generis philosophic problems as consciousness, moral conscience, volition (from some subjectivistic philosophies) and mysteriously complicated mechanism of the course of history (from various dialectic schools). 2) Ambiguity of the word "mechanism". The meaning of the word "mechanism" is by no means chear: its ambiguities originating from any vulgar conception of machine. In our time, techniques of new machinery have developed considerably, so that the meaning of the word "mechanism" too has to be altered according to the new models of actual machines. 3) Mechanism of logic and logic of machinery. The axiomatic system of logic, where it is formalized, has its corresponding structure in some inferential parts of an automaton, so that we might say that a part of mechanism of machinery corresponds to a part of the structures of logic. It wight, therefore, not be so fantastic to imagine or to expect a logical model which expresses as its mechanical counterparts, the whole mechanical structures of an actual amchine. 4) New scope of machine concept. The key-conception of the new idea of machinery will be the "feedback", "control", "homeostasis" etc. Though their numerical designs as well as their applications are electro-engineers' specialities, there are possibilities that these concepts will lay a foundation of a new conception of mechanistic explanation in philosophy newly armed for solving philosophic problems. 5) Oscillation and dialectic. The phenomenon of oscillation is characteristic of mechanisms which are equipped with feedback-control systems. the object of Hegelian as well as Marxist dialectic method was to offer an adequate explanation of the historical changes and developments of cosmic Geist as well as human societies considered as organisms, traditional mechanisms having been unable to explain these phenomena |
| Notes            | 横山松三郎先生古稀記念論文集                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Genre            | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| URL              | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-00000038-0192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

#### 哲学に於ける 機械論的説

明

ある。) 科学基礎論学会での特別講演の原稿を書き改めたもので (この論文は一九六〇年五月、東京大学に於いて行われた

沢 田 允 茂

容

内

問

題

機械論という語の意味の曖昧さ

機械という概念の新しい眺望 論理の機械性と機械の論理性

揺れし の現象と弁証法

形式論理学と弁証法

機械論的説明と主体性の問題

#### 問題

ることが出来ない未熟な思惟様式であると考えられて来た。 自な在り方、即ち自由意志や自由な決断、自由な独創的な直観や洞察、情緒とか良心或いは歴史的発展などを説明す りこんでいる場合が多い。しかし機械論それ自身としては、少くとも哲学独自の問題領域に於いては、人間精神の独 れはその対応する一つの見方、即ち目的論、と種々の形で融和されたり竝置されたりして一つの哲学体系の中に這入 撃を受けて坐折してしまつた。勿論、機械論的な考え方は全然人間の思想の中で忘れられてしまつたのではない。そ 機械論的傾向はその唯物論的側面に対して唯心論、観念論から、その論理的構造に対しては弁証法の立場から夫々攻 論的哲学はプラトン、アリストテレス等の偉大な形而上学の背後にかくされてしまつたし、十七―十八世紀に於ける 過去の哲学史の中での機械論の地位は決して華々しいものではなかつた。ギリシヤに於けるデモクリトス等の機械

法とは根本的に異なつた哲学的な諸方法論を考案し、更にこのような方法論の樹立とその適用の中に自然科学的思惟 考えはしないけれども、もし哲学的な問題把握を迫られたときには、自分たちの実際に使用している考え方が機械論 領域に於ける機械論的な方法を否定はしないが、人間の歴史や認識の領域に関しては機械論を拒否し、自然科学の方 的と呼ばれることに敢えて反対はしないであろう。そして他面、自然科学の成果に敏感な哲学者たちは、自然科学の 受入れられてきた。一方に於いて科学者たちは、自分たちの行なつている物の考え方を改めて機械論的だなどゝ通常 方法とは異なる哲学の活動領域と哲学の存在理由を見出そうと努力して来た。彼等は人間の有する知識全体に関して しかし乍ら機械論の哲学上での不運にも拘らず、自然諸科学の方法論に於いては機械論的な物の見方は極く素直に

が必要であろう。 することによつて、いはゞ遊離せられた自由を楽しんでいるかの如くである。哲学の有効性を取り戻すためにはこの の統一的な説明を断念し、自然科学的な知識のあり方と哲学的又は他の知識のあり方との間に一種の二元論または多 ような孤立化した自由の幻影を捨てゝ、各知識の領域の近代的な統合化の中に哲学が自己の問題を発見して行くこと 世界を細分化し、 元論を認めるという結果になつている。彼等は全体的な世界のヴィジョンを求めんとする古来の哲学的要求に反して 自然科学と哲学を、哲学と宗教を、論理と倫理を、 客観的知識の基準と主体的知識の要求とを分離

# 一 機械論という語の意味の曖昧さ

的な区別の意識である。哲学的な用語の背景を為すこのような常識的区別が果して哲学的反省の前に維持され得るも のであるかどうかを改めて検討する必要があろう。 論と対立する見方だと考えられている。この区別の根本にあるものは目的的|無目的的(機械的)という一つの常識 機械論」と呼ばれているものゝ意味は必ずしも明瞭ではない。 通常、機械論は因果性に関する考え方の中で目的

語と機械 機械論と目的論の対立は周知の如く既にギリシャに於いて現われており、その語の意味はやはり目的 tsàós という μηχανήという語との日常的な区別にもとづいている。所でこの日常的な区別は何を意味しているのであろ

向つてすべての行為を統制してゆくのに反して、機械自身は目的を自分自身で立てることが出来ず、人間が予め設定し ギリシャ時代の、そして恐らく今日でも一般の人々のイメージの中にあるものは「人間はある目的を立て、それに うか。

うことは、何よりも先づ「機械」とか「機械的」という語の主観的、印象的でない客観的な定義が元来存在していな たしくみに従って一定の型にはまつた行動を繰返すに過ぎない」という差別であろう。しかしよく考えてみるとこの に偶然的な機械のイメージや定義を作り上げているのである。 あろうか。一見印象的にわかつていると思われたこの区別も、よく考えてみると何もわかつていないのである。とい に従つて………」と云いなおしてみた所で、「しくみに従つて……」という表現が具体的にどういうことを意味して うな同意語が反覆されている以上、それは一種のトートロジーに過ぎない。 たとえ 「予め設定された一定の しくみ は定義になつているとは云い難い。何故なら機械論の説明の中に「機械のようにとか機械のモデルに従つてというよ 決定されていると考えるような………」、 又は多少ともこれと同種の説明が為されている。考えようによつてはこれ 為されていないからである。多くの哲学辞典では機械論の説明として「人間的な目的なしに機械と同じような仕方で くり返す」ということの客観的な分析による説明も、況やそのような分析に基づいた上での両者の区別も予め十分に 区別は単なる印象的な主観的な差別感にもとづく区別に過ぎないことがわかる。何故ならば「目的を立て、これに向 いからである。そして多くの人々は色々の時代の生活様式の中から、全面的ではなくて部分的な、本質的でなくて単 いるのかは決して明かではない。「しくみに従う」のと「旨的に従う」ということの具体的な違いはどこにあるので つて行為を規整して行く」という行為の客観的な分析による説明も、また「一定の設立されたしくみに従つて行動を

の正しい意味は既に存在しているものではなくて、これから設定さるべき課題に属するものである。 語ではなくて、哲学的思惟の中にまぎれ込んでいる非哲学的な、検討さるべき概念であり、従つてまたこれらの概念 従つて「機械」とか「機械的」とか、従つてまた「機械論」というような表現は哲学的な反省の結果の哲学的な用

結びつきは本質的なものでなくてむしろ歴史的な傾向にすぎない。 る出来事及びその知識の決定に関する手続き、及びこの手続きの有効さ、という点に分析を集中すべきであろう。 過去の哲学史上での機械論は殆んど、 いわゆる唯物論と結びついているように考えられるが、 「機械的」という概念を明確にするためには、あ 機械論と唯物論との

## 三 論理の機械性と機械の論理性

式化され得たとするならば、少くとも理論的には、このような決定の作業を行うことの出来る機械又は道具を作るこ 定し得るような演繹的な思惟の体系を樹立することであり、もしこのような演繹的な体系が設定され、更にそれが形 を示しているといつている。 とが出来る、 によつて行うことが出来るという事実や、 無矛盾に導出し得るような系を樹立することであり、更に言葉をかえて云うならば、我々の知識の真偽を一義的に決 化であつた。このことは別な言葉で表現するならば、 論理学が学として自覚されて以来、形式論理学の理想は、我々がもち得るあらゆる可能な思惟法則の公理化、 ということを意味している。アリストテレスの三段論法や命題論理学の計算が比較的簡単な機械的装置 またレイモンドス・ルルス、ライプニッツ等の論理学的な理想はこのこと 一定数の公理と推論規則とから、あらゆる可能な思惟の方式を 体系

とする限り、 領域の経験的な知識でも、それが単に散在する断片的知識でなくて整理された学的知識であり体系的な説明であろう 形式論理学のこのような理想は決して単に経験的内容を欠いた形式的推論の領域だけのものではない。どのような 「原理からの知識」という風に定義したとき、彼は人間の知識又は学問の正しい在り方を、既に述べた論理 その整理にあたつては形式論理学の公理的体系のモデルに従つて行わざるを得ない。 アリストテレ スが

学のモデルに基づいて提示しているのである。

sterdam の中で、アリストテレスの学問論の演繹科学(アポディクティケー) としての性格を以下のような五箇の公理か ら出発すると解釈している。 例えば E. W. Beth は "The Foundation of Mathematics"—A Study in the Philosophy of Science.—. 1959. Am-

- ある系Sに属する如何なる命題も実在のある特殊な領域に関係づけられねばならない。
- ②
  Sに属する如何なる命題も真でなければならない。
- もしある命題がSに属するとすれば、この命題からの如何なる論理的帰結もまたSに属していなければならない。
- ④ Sの中には有限数の語(概念)があり
- この語の意味はそれ以上の説明を必要としない程自明的であり
- ® Sの中に現われる如何なる他の語も右のこれらの語によつて定義され得る。
- ⑤ Sの中には有限数の命題があり
- ② これらの命題の真理はそれ以上の如何なる証明も要しない程自明的であり
- Beth は①を実在の公理、②を真理の公理、③を演繹の公理、④と⑤を夫々、語と命題に関する明証性の公理、 る。勿論この五つの公理からアリストテレスのアポディクティケーのすべての理念が実際に演繹出来るかどうかは疑問もあ るであろうが、一つの具体的な試みとして注目してもいゝと思う。 Sに属する他の如何なる命題の真理も右の諸命題から出発する論理的推論によつて確立され得る。

念よりもより広範囲である。換言すれば、ある道具が機械であるためには、その道具自身の中に一つの体系が具象化 はあつても機械とは云えないし、盲人の杖も道具ではあつても機械ではない。道具という概念は外延上機械という概 なつたことは、単なる道具とか要具という概念と機械という概念の差異である。例えば、ナイフやフォークは道具で であり、 論理体系が公理化され 更に形式化されうるならば、 我々は、ある一つの説明が体系的であるということはそれが論理体系の公理化のモデルに従つて公理化されること 人間の思惟に代つて この機械が そのような操作を行うことが出来るということを知つた。 この点から明らかに 少なくとも 理論的には 一つの道具の中に 移し 入れら

き代えられ得るという単純な事実からしても疑問を含んだものとなつて来ている。 あり、 等かの論理的構造に飜訳出来ないような多数の機械的構造を有つていることは事実であるけれども、 のために必要な回路の構造を持たねばならない。この機械のもつ構造は論理的な構造と相互に飜訳可能であるか、 理と事実の真理の区別や、 されていなければならない。最初に例えばスイッチを入れるというような外部的原因を除くならば、 の構造に対応する何等かの論理的構造の存在の不可能性を断定する何の根拠も有していないと思われる。 の用語でいえば分析的真と綜合的真との区別は、 如き物体の運動の原因 ような機械の構造は論理的構造には飜訳出来ない、全く別種の構造であろうか。 可能である。 を指摘し得る能力を論理 いうことは未だ完全に解決はされていない課題である。 定の行動をすべて自律的に決定し得るという、 数学の或る領域もまた計算機により計算可能である。 しかし、 例えばスチーム・エンヂンの構造はどのような論理的構造に飜訳可能であろうか。 一結果とは次元の異なつたものである、 一的な能力と呼ぶとすれば、 カントに於ける権利の問題と事実の問題の区別などに現われている)、 論理的真理の決定が電子回路という空間的、 二 ント ある種の機械の故障を指摘し得る能力はこれとは全然別種な他の 命題論理学の構造は計数計算機のある構造の中に飜 ロピーの増大に打勝つためのエネルギーの転換の可能性やそ これらの領域に於いては機械と論理の構造は相互に飜 という伝統的な区別(ライプニッ 論理上の理由—帰結の関係は機械 従つて、 現実に於いては我 物理 ッに於ける理性の真 的装置の操作にお 或いは最近の哲学 このような機械 それから以後の 推、論、 或いはこの 訳可能 の誤り スは何 ٤ 0

色 従来の哲学及び論理学の伝統では論理推論に於ける理由と帰結の関係を表わす理由律と経験的事物の間の原因と結果の関 を表わす因果律とを区別するのが常識となつている。現代の論理学の立場からすればこのような区別は 絶対的な区別では

能力なのであろうか

なくて単なる云い方の違い(façon de parler)に過ぎない。

たが出っている□火が燃えている。

\* 火が燃えているU煙が上つている。

後件との含意関係の必然性に関しての程度の差異が問題になるのであるが、これは、これら二つの結合命題を真とするため の間に本質的な差別はないのである。 につけ加えられねばならない仮説や附帯条件を示す諸命題の選び方に依存するものに他ならない。論理構造に関しては両者 という二つの結合命題は、その要素命題が夫々共に経験的真偽値を持つている以上、等しく経験的命験である。ただ前件と

る部分は実際にある 種の計算器の構造に 移し入れられているが故に、 この点に関してだけでも既に 論理的一貫性と 論理学の中での公理主義的要求は、個々の経験領域の学的知識の体系化に際しても要求されるし、たとえスピノザの 械論的」ということが、「機械的なモデルに従つて物を考える考え方」であるとするならば、この二つの命題の区別、 「倫理学」の場合のように明らかな形態的類似性は顕著でなくとも、 お現在の段階で取上げるべき問題が残つている。それは説明の体系とその論理性の問題である。即ち純粋に形式的な 際にどのような形態を採つているか、という非常に中心的な問題の全面的な解決は将来のことに属するとしても、な は重要な問題ではなくて、重要なのは依然として「機械的である」ということの意味の解明以外にないのである。 うことゝ「ある説明体系が機械論的である」ということゝの意味の違いに要約出来るかも知れない。しかし元来 「機 説明は機械的である、ということが云われ得るであろう。そして問題は「ある説明体系が論理的ー機械的である」とい つの哲学体系の優劣判定の規準の一つとなつていると云えよう。そして現在の形式論理学の形式的に公理化され得 すべての機械の持つ構造は対応する何等かの論理的構造に表現出来るかどうか、そしてそのような論理的構造は実 しも体系的な説明の論理的構造と機械的な構造との間に何等かの対応があると仮定するならば、すべての体系的 演繹的体系への潜在的な要求と用意とは実際に

機械的であることとの実質的な等値が認められ得る、ということもまた云えるであろう。しかも事実ある種の哲学的、いいいのである。 学派は機械論的なものゝ考え方に対すると同じ嫌悪を形式論理的無矛盾性に対して懐いている。そしてこのような立 場からの哲学的な説明の中には厳密な論理の一貫性ということが著しく無視されているような場合もある。この点に

於いて我々は一つの問題にぶつかるのである。

意味に於いて十分な理由があるということである。 され得るにも拘らず、なお機械論的説明や論理的無矛盾性に対する不満と批判が存在しており、しかもそれにはある 主義的なモデルを等しく追求しており、このような体系のもつ機機的又は機械論的性格もまた当然のことゝして要請 それは、哲学そのものが要求する「原理からの」知識と「全体的な説明体系の樹立」とが、論理学が要求する公理

道徳的行為等の説明のためには無能である、という一般的な不満が一方にあり、また他方には形式論理学的な無矛盾 前者は一切の客観的な知識のほかに主体的な問題領域を設定し、この領域に於いてはすべて論理的、機械論的な説明 性は人間や人間の社会、 説明よりもより客観的な弁証法的方法論を提出するのである。 に於いて形式論理学的な無矛盾性や機械論的説明様式の妥当しない領域を設定して、形式論理的無矛盾性や機械論的 即ち形式論理学的無矛盾性はその形式性と抽象性の故に、客観的な知識の体系構成のためには不可欠であるとして 哲学が要求する人間的世界の切実な主体的問題、例えば自由意志による決断、良心、創造知直観、感情や情緒、 これに代つて多少とも不明瞭な全体的認識能力を仮設する。後者は客観的な知識による説明方法の中 その他すべてのものゝ変化と生成の発展過程を説明することが出来ないという非難がある。

これら二つの反対は夫々異なつた理由から為されており、その反対に対する批判もまた異なつた立場から為されね

哲学に於ける機械論的説明

うな立場ではこの傾向が強い。 ばならない。しかしある場合には二つの反対理由は混同されたり協同したりしてその反対を曖昧なものにすると同時 いるのである。 に、ある場合には一層感情的に執拗なものとしている。特に弁証法的方法を主観的、神秘的に解釈し利用しているよ 論理的<br />
一科学的な哲学の傾向に対する反対は主としての右ような線に沿つて為されて

るかどうか、を明かにすることであろう。 たその説明不可能性は克服され得ない絶対的なものであるか、またもしそのようなものが在るとしてもそれが哲学と ろう。従つて解決すべきは第一の問題は、論理的―機械論的説明によつてどのようなものが説明不可能であるか、ま むしろ本土に於いて相手の秩序を否定し、これに代る新しい秩序を打樹てるという積極的な態度であると云えるであ するかの差異が存するのみである。両者の違いは、前者が論理的厳密性と機械論的説明様式を提示されたまゝに承認 ばれる神秘的な領域として解釈するか、或いは客観的な世界(我々の個々人の意識をも含んで)そのものゝ中に措定 的構成による説明の不適当な領域の存在を指摘することから発しており、このような領域を人間の中なる主体的と呼 いう学問の中で他の方法によつては説明不能であるような、従つて特別に哲学的な問題であるような性質のものであ し乍ら主体性という別の領土に移住し、そこでレジスタンスをつゞけるという消極的な態度であるに反して、後者は このような二つの反対は、その反対理由が夫々異つていることは確かであるが、 結局の所、 形式論理的、 機械論

色 probabilistic machine の夫々の論理的能力、或いは計算可能 computable という概念のより進んだ分析、更にディシタル 数学と世界の構造との関係などゝ云う重要な問題にも関らねばならなくなる。これらの問題は当然取上げるべき興味ある問 計算機とアナログ計算機の組合せの問題等にも触れねばならないだろうし、更に進んで論理学と数学との関係及び論理学、 この章に於いて提起された問題については機械の性質構造、 例えば決定的機械 deterministic machine

## 四 機械という概念の新しい眺望

と同じように、新しい機械も亦それが有効な計算的能力を為し得るためには、他の多くの機構を持たねばならない。 むしろ計算的な機構はその機械が全体として目的としている或る行動達成のための手段の一部として用いられるので れを人間にたとえて云うならば大脳皮質の一部分にすぎず、人間が計算とか論理的推論とかの他に多くの能力を持つ な部分とは対応しない 多くの重要な構造を含んでいる。 二値の命題計算の論理的モデルに 対応する機械の部分はこ の形式論理学と機械構造との対応は決してシムメトリーではない。いゝ換えれば、形式論理学的モデルが対応してい 形式的演繹的論理学の体系とこれのモデルに従つた機械は電子計算器といつた形で現在知られているが、実はこゝで ていると同じように、そしてこのような他の能力の存在に支えられて始めて思惟の能力が具体的に有効に働き得るの るのは機械の中のごく一部の構造であつて、電子計算器をも含む多くの自動装置機械は形式論理学の二値命題計算的

であり、またこの概念にもとづいて構成された構造である。しかしこのような構造は「フィードバック」という新し ードバック」という考え方そのものであると云つていゝ。しかも、この新しい考え方は従来人間が持たなかつた全然 い概念の下で考えられる以前に実際には機械の一部として使用されていたものであるから、重要なのはやはり「フィ 所で機械の新しい概念の中で、形式論理学的構造以外の、しかも一番重要な構造は「フィードバック」という概念

哲学に於ける機械論的説明

の形式的な一般構造を示めしているといつて差支えない。 であろう。別な側面から云うならば「フィードバック」という言葉は、「知る」とか「意識する」など、こいう言葉 つたとすれば、これらの言葉は「フィードバック」と云う言葉が指している所の現象の範囲に含まれるといつていゝ もし我々が「知る」とか「認識する」、「意識する」というような言葉から、その心理的な香りを全部とり去つてしま 与えることが出来るような制御装置と結びつくことによつて、行動一般に対して重要な意義を持つて来るのである。 ードバック」であり、このおくり返された情報はそれにもとついて従来から行われていたもとの行為に適当な変更を 情報が他の対象に与えた所の結果を他の情報を通じて、行動を起こす機構の中に再びおくり返えすということが「フィ は「反射」とか「反省」という概念と非常に似ている。或る機械的な構造にもとづいて行われた行動、 新奇な概念であるかというと決してそうではない。哲学的な用語で表現するならば、「フィードバック」という概念 又は送られた

的な性質のものではなくて、全体としてみれば他の諸構造と何等の異なるものをも持つていない。それは個々の機能 としての構造、またはこれに対応する論理の部分構造又は部分的論理形式として、演繹的形式論理のモデルが存在す 於いて、認識的な機能に対応する構造は例えば論理的な機能に対応する構造(例えば論理的な電気回路)とは全く異質 らば認識論的なモデルに属すると云えよう。しかも機械の構造の側面から云うならば、認識的な機能を有する機械に るのである。 に対応する構造を一定の型に従つて配列する所の、全体としての構造、又は型に過ぎない。このようないはゞ有機体 二値の命題計算の論理的モデルに対応する機械の構造部分の他に存在するこのような機械構造は、哲学的に云うな

従つて我々はこゝで次ぎのような二種類の構造の単純なモデルを考えてみることが出来る。一つは演繹的論理のモ

デルであり、他はフィードバックと制御を有する非演繹的論理のモデルである。そして演繹的論理のモデルを観念的 に拡大して我々はAのような因果性の型を構成することが出来るし、また演繹的論理のモデルを非演繹的論理のモデ ル の中に、 いはゞはめ込んでBの如き因果性の型を構成することも出来る。

A B 演繹的モデル 認識の系列 行動の系列 するものであり、 というような循環的な結合をする。 これに反してモデルBは の如き論理的結合の様式を理念としている。 可能である。モデルBに基づく機械論的説明が、いはば新 モデルBから説明出来るようにモデルBを解釈することが に対して目的論的説明がなされていたのであるが、後者を 従来、機械論的説明と呼ばれていたものはモデルAに属  $P_1 \supset Q_1 \supset R_1 \supset S_1 \supset P_2 \supset Q_2 \supset R_2 \supset S_2 \supset P_3 \supset \cdots$ Aのモデルでは説明出来ないような現象 結合の仕方は PUQURUSU… 方向的でありその ー結果の方向が一 モデルAは原因

しい機械論の理念であり、その意味に於いてモデルAに基づく機械論とは異なり、ある意味に於いてはこれと対立し

哲学に於ける機械論的説明

規制し、自己の行動の結果の 情報を受取ることによつて その規制をより確実なものにして行くような 機能を持つて 守もり維持して行くという能力を具えている。周囲の環境的世界の情報を受取り、この情報に基づいて自己の行動を デルを含んでいる一つの系とこれを取巻く周囲の世界の他の諸系との相互関係は、後者が前者を妨害するという一方 いる。順応、学習といつたような現象はこのような構造の下に於いて始めて可能となる。 とになるだけである。これに反してモデルBのような構造を含んだ一つの系は、最初の行動を他の系からの妨害から 的な関係でしかあり得ない。 ているのである。 Aのモデルに於いては出発点に於ける力が以後のすべての行動を一義的に決定してしまい、このモ 妨害は一方的に前者の因果関係を攪乱し、その強さに正比例して前者の体系を滅ぼすこ

来の型を失うことなしに生成して行くという、人世に於ける単純な常識的な事実を説明することが出来な くか、従つてまたある 知識や行動の意義は何か、 というような問題に対しては解答を与えることが 出来ないのであ 出来るが、しかしこのような手続に従つて我々が知り得たものが如何に我々に影響を与え、 る。それはまた、ある有機体(個人にせよ社会にせよ)が変化する世界の中で自からも変化しつゝ、しかも自己の本 従つてモデルAに基づく機械観は、例えば我々の思惟や行動の推理的及び因果的な連鎖の厳密性を説明することは 我々の行動を改革して行

現象の中心に持込むことによつて機械論の不完全さを補うものとして、夫々理解することが出来る。 証法は目的に向う行為の過程の論理として、神秘的主体的哲学は目的としての神や絶対者の特性をそのまゝ現実の諸 に対する批判として生じている。それら両者はある意味に於いて古来の目的論的説明のヴァリエーションである。弁 前に既に述べた通り、弁証法的方法と神秘主義的、主体的哲学の方法は右に述べたような機械論的説明の不十分さ

## 五「揺れ」の現象と弁証

法

して置いた。 れた形式論理学への対立物として弁証法というものを対置した、という点に関しては私は既に他の論文に於いて指摘 ていなかつたし、形式論理学に対する評価の中には形式論理学に対する無批判な誤解が存して居る。不完全に解釈さ るような表現をしていることは不幸なことであつた。一般にドイツ観念論は形式論理学の真の意義と価値とを理解し なお自己の同一性を維持して行くという生成発展の現象を最もよく捕える論理として弁証法を提出するのである。 のような事実を説明することが出来ないが故に、このような矛盾と対立とを生み出し、これを自己の中に保維し乍ら 生成の過程に於いて所有しつゝ自己同一性を維持しているという現象を前景に置く。そして形式論理学や機械論はこ 弁証法の創始者であるヘーゲルが弁証法の意義を強調する余り、形式論理学を無意義な学の一分科であると思わせ 弁証法的方法は、人間や社会は反対から反対えと揺れ動き、永遠の相の下では互いに矛盾し合う所の諸特性をその

(註)「哲学」第三十五集、慶応義塾創立百記念論文集(一九五八年)一二一—一三九頁の私の論文「同一律、矛盾律等の異なつ た表現の仕方とこれに関連する哲学的立場に関する考察」を参照されたい。

には、その歴史的な制約を自覚しそこから脱却してより有効な形式の中に自からを順応させて行かねばならない、と る。ということは同時に、 いうことを意味するであろう。 弁証法の歴史的な制約は別として、 弁証法が解決しようとした問題 それ自身は非常に 正当な存在理由を持つてい 弁証法的な方法論は、それが解決しようとした正当な問題をより一層有効に解決するため

哲学に於ける機械論的説明

ある。 体の特性等を 記述することが出来るのに対して、 物体の運動変化、 特に位置の変化に関しては運動という概念が無 するような諸性質を自己の中から生起して行く過程、それら対立物の具体的な性質、またその綜合の過程とその綜合 もつていたのとは正反対の意味に於いてゞはあるが、しかし同じような一面性と不完全性とを暴露しているのである。 を挙げ得るのに反して、 物体の運動の如き物理現象の説明に関しては 実証出来る科学的な記述が不可能であり、 と有という概念を含んでいる、 という全く概念規定的な 説明しか可能でないという、 な差異の中に表われている。社会や人間のような場合では弁証法的方法は実際に一つの有機体それ自身が自己と対立 に考え方、又は概念規定というだけの説得力しか持つていないのである。この点に於いて弁証法はかつての機械論が で社会や人間の変化生成を説明するときのやり方と、単なる物体の運動を説明しようとするときのやり方の間の大き 云つても人間や社会のような有機体のそれと、石や飛ぶ矢のそれとは必ずしも同じではない。この点は弁証法的方法 弁証法の歴史的な制約を離れて、それが解決しようとした問題の分析から一つの方法論を導出するための見透しを 歴史的な制約を別として弁証法がその方法の対象と考えていたものは変化と生成の現象である。たゞ変化と生成と これを別な言葉で云うならば、 弁証法的説明は社会や人間の生成変化の説明に対しては実証的、 見逃すことの出来ない差異が 単

づいて永久に同じ型の運動を繰返し、同じ結果をつみ積ねて行く機械の観念の中で十分に説明されるものではない。 などゝ云う概念は、ある固定した特定の公理から無矛盾に導き出されるトートロジーの系列や、ある固定的な装置に基 が批判し攻撃したような機械論はより広い機械観の部分でしかないことは明らかである。「生成」、「変化」、「順応」 ードバックと制御という概念を導入した現在の、モデルBに属するような機械の観念からみるならば、

系のメカニズムとその特徴はAモデルの機械論で説明出来ないのは当然である。 実現し、これを維持しようとするメカニズムがみられる。多くの場合、特に複雑な非線型のフィードバック系に於い 現実の生成や変化や順応の現象の中には多かれ少かれ「揺れ」Oscillation があり、また 「揺れ」 を無くして平衡を 随する現象であり、フィードバックのないAモデルに属する機械装置には存在しない。従つてフィードバックのある ては「揺れ」の現象は顕著でありその型態も複雑である。一般的に云つて「揺れ」はフィードバック系に必然的に附

Cybernetics, 186-187 pp.) 参照)また「揺れ」にしても第一に挙げた砲身の例の場合のような自励による揺れ (Oscillation その原因も制御方法も厳密に数量化されるに至つていない。社会や人間の制御系は恐らく全体として自励なものと、そうで by self-excitation) の原因と制御とは比較的容易に数量化され得るが、その他の生物的、社会的現象の揺れのような場合には、 様式の力が伝達される場合のノイズ(雑音)との関係から生ずると考えてもいゝだろう。勿論ノイズの定義は明瞭ではない。 現象、経済現象に於ける況気と不況気の同期現象、政治や社会形態に於ける複雑な「揺れ」の現象(ヘーゲルやマルクシズ かし人工的な制御装置に於いてはこのようなインプットのシグナルを予想してアウトプットが働くような予言的な制御装置 ような型の効果 (anticipatory type of effect) を含んでおり、その神経組織的構造は未だ明確にされるに至つていない。し いな種類のものとを含んでおり、 同じく自励的なものであつてもタスティン Arnold Tustin の表現によれば、先をみこす 段からみればノイズであるものが他の手段に於いてはノイズでない場合もある。 (W. Ross Ashby: An Introduction to ムが公式化して捕えているような発展形態)を含むであろう。揺れの現象は多種多様であるが、一般的には情報又は一定の ノイズはその特殊的な源泉の性質によつて規定されるのではなくて情報を受けとるものに相対的である。一つの情報獲得手 「揺れ」の現象は、例えば制御装置による砲身の角度決定の場合のぶれのような単純な 場合から、 生物の生態学上の周期

ーゲルが彼の観念論的弁証法によつて捕えようとしている所のものは、右に述べたようなフィードバックのある

き課題とその問題性を哲学及び論理学の問題として提出したことであり、彼の誤りは、この問題を論理学の不完全な 解釈の下に、 取ろうとした無益な努力の結果ではないであろうか。ヘーゲルの偉大さは彼が現在の我々に取つても最大の解決すべ 概念論理学又は名辞論理学の立場から、 まゝ論理の中に反映させたのが彼の論理学であると云うことが出来るのではないか。彼の論理学のすべての技術は、 情報によつて自己を充たし 系の行動様式とよく似ている。 原因によるにせよ外的原因によるにせよ常に一つの方向と逆の方向との極根の間を揺れ乍ら、 論理化しようとしたことにあるのではなかろうか。 (内包的充実のアナロギー)常に自己の平衡を維持して行く。このような行動の型をその 絶対精神という、 概念論という最も非論理学的な領域の中で右のような生成発展の型をうつし それ自身フィードバック系を有する人間精神の比喩的 その間に与えられた な実体は、 内

らず)科学から遊離してしまつている。 が、こゝでの成果 はなくて、 史的唯物論の領域に於いてマルクシズムは弁証法の科学的法則性を実証しようとしてある程度成功しているのである 釈と、そこから生じた問題意識の下で論理の構造と世界の構造との対応を把握しようとしているのである。わずかに 向は逆であるがヘーゲルと同じ種類の誤りを犯していると云えよう。これらは共に論理学に関する不完全な誤つた解 法則として捕えようとしている。しかしこの際にこの自然法則は近代物理学の理論と実験によつて構成されたもので の形式主義と観念論的性格に由来する)に連結していない。マルクシズムの中に於いて哲学は(自称の科学性にも拘 ルクスーレーニンの唯物論的弁証法ではむしろヘーゲルのような論理化の不毛性を批判し、弁証法を一つの自然 ~ ゲル (科学者としてのマルクシストの成果)は唯物論的弁証法(主として哲学者としてのマル の概念の論理をそのまゝの形態で自然の中に移し入れ、これをいはゞ自然の論理とした所に、方 クシスト

色 ネティックスとは何か」(日本訳『サィバネティックスとは何か』蒲生秀也他編著、 ソビエトの哲学雑誌「哲学の諸問題」の一九五五年、第四号一四八十一五九頁に掲せられた、 春秋社) に次ぎのような 一節があ エ・コールマンの ーサイ

Science" 誌第四巻第二号(一九五九年)に英訳されている。 れらから科学的な擬装をこらした観念論的、形而上学的結論をひき出すのに用いられると共に、ソビエトの哲学者でさえが てである。そのせいかも知れないが認識論の問題だけは関心の外になつている。」 尚この全文はアメリカの "Behavioral 論は共にソビエトでも着々と発展されているのだ。たゞ哲学者によつてゞはなくて第一級の仕事を為し遂げた数学者によつ 観念論者の論理学者の言葉を真に受けて、これら二つの理論に対してはつきりと否定的な態度を示した。所がこの二つの理 「この二つの理論(記号論理学と情報理論)は、プルジョアジーの反動イデオロギーが唯物論及び弁証法とたゝかうためにそ

#### 

弁証法はそれが提出した課題の重要性にも拘らずその具体的な方法に於いて大きな誤りを犯している。それは我々

の言語の働きに対する誤つた見方に原因しているといつていゝであろう。

於ける同一律や矛盾律の誤つた解釈そのものに根差している。 於いてはこれらの原理は否定されねばならない。と単純に信じていた。このような問題設定は伝統的な形式論理学に の原理とされていた同一律や矛盾律の故に弁証法とは合容れない無効な論理であり、弁証法が代表する真の論理学に 長い間、ヘーゲル主義者とマルクス主義者とを問わず、弁証法的方法論を主張する哲学者たちは、形式論理学はそ

(註) この点に関する精しい説明は私の前掲論文「同一律、矛盾律等の異なつた表現の仕方とこれに関連する哲学的立場に関す

哲学に於ける機械論的説明

る考察」を参照されたい。

同 如くに主語概念と述語概念との間の同一性や無矛盾性として解釈することに間題があるのである。このような概念の になるような現実の生成を把えることが出来ないと考えることに問題があるのである。 同一律や矛盾律を「花は花である」、「赤は赤である」とか「花は花でないものではない」 性や無矛盾性を直ちに花や赤という現実の存在者の自己同一性と無矛盾性と解して、花が花でないもの(果実) 「赤は非赤ではない」の

ない点にある。 概念実在論である。そして概念実在論の最大の誤りは語と文、概念と判断の区別の認識論的区別を明確に意識してい に対する名前である。「花」という語が単純に花という実在する一般概の複写であると考えるのは一種のプラトン的 元来「花」とか「赤」という語はクラスの名前である。そしてクラスは個々に存在する所のものゝ部類分けの項目

述するために用いられることが出来る。この場合、事実に対応するのは命題(文)のみであり、単なる概念(語)は れているものである。判断の働きの結果の文、または言明のみが言語という記号を通じて事実をある意味に於いて記 語と同じく、事実を描写したりその他多くの目的のために使用せられる文、又は命題を構成するための単位であり、 事実を描写しようとする命題を構成するための資材に過ぎない。「花」とか「赤」という語はその他の品詞に属する 集合名詞として便宜的な部類分けの見出しに対する名前に過ぎない。これらの語は例えば、 語や概念に於いてゞはなくて文や判断(多くの場合には単純な一つの文ではなくて多くの文の結合文)に於いて為さ なくて、諸種の構成を含んでいる故に単に反映というような抽象的な言語で表わすことは出来ないのだが)、 我々の言語表現が現実の事実を反映するとすれば(しかも言語表現と現実の事実との関係は単純に忠実な模写では それは

「これは花であり、赤い色をしており、葉は楕円形である。………」

る。 の語や概念 (辞典の中に並べられている語のような場合である)は、恰も地図の中で用いられる符号のようなものであ というような叙述文の中に用いられることによつて或る具体的な事実を描写する。命題として使用されていない単独 各々の符号は燈台や温泉や都市を表わすものとして便宜的に定められているが、それが地図の中で実際に用いら

ていない一つの部類分けに過ぎないのである。 も「裕福である」ことゝ「教養がある」ということゝが両立し得るのと同じように両立するという場合を考慮に入れ 日常的な分類規準で為されているのであり、非日常的なミクロコスモスの世界に於いてはこのような二つの性質が恰 盾した二つのものを同時に受入れるという神秘的能力を持つているのでもない。粒子とか波動とか云う分類は我々の を同時に持つと云つても、 便宜的なものであり、それ自身いつも曖昧さと漠然さを含んでいる。従つて光が波動という性質と粒子という性質と 来事などが「花」というクラスに属するような性質をある時間に於いて所有しており、 れないならば、 従つて変化する現実を捕えるためには「花」や「赤」という概念自身が他のものになる必要はない。個々の物や出 と呼ばれるような性質をもつように変つて行くだけである。 如何なる現実の燈台や温泉や都市をも描写してはいない。 「波動」という概念が「粒子」という矛盾概念に転化したのでもなければ、 しかも部類分けは常に一定の立場から為される それが他の時間に ある主体が矛 於いては

をそのまゝ直ちに、 語の意味の)固定性を直ちに存在そのものゝ固定性とし、ヘラクレイトスやヘーゲルの弁証法は存在そのものゝ変化 変化を否定するパルメニデスやプラトンの概念実在論はクラシフィケイションの見出しに対する名前の 変化を記述することの可能な言語的表現の単位としての概念の中に反映させた、という点に、何

れも共通な言語に対する誤つた解釈を持つている。

らない。 と限界とを十分に認識した上で「真に捕える」とか「内面的に捕える」などゝいう表現の明瞭な意味を示めさねばな とであろう。 即ち凾数とか極限という概念を導入することによつて 微分方程式として運動を捕えるか、 さもなくば を以てする思考作用に取つては本性上不可能な要求であり、思考作用に取つて為し得る最上のことは非連続的な単位 う、いはドディジタルな計算器と同型の機能であり、視覚や聴覚やその他の覚感の如く連続量に基づくアナログ的な ことによつて(実際に誰でもが行つているように)運動や変化を理解するか、である。我々は人間の思考作用の能力 「走つている」、「動いている」、「…… になる」等々の基礎的な述語を想像とを結びつけて、 そのような述語を用いる を用いつゝ、これを思考上のある種の仮説や想像の如き補助手段に訴えつゝ変化生成に対して有効な手懸りをつむこ る」などゝいうことが文字通り変化をそのまゝにうつしとる、という意味であるならば、それは人間の言語及び概念 計算器と同型でない。という事実によつて明かである。従つて変化そのものを「真に捕える」とか「内面的に把握す このような言語に対する解釈が誤りであることは、 我々の言語活動の機能が非連続な単位による 情報の伝達とい

このような 客観性と弁証法の要求とを 如何にして調停させるかゞ問題となつている。 多くの哲学者が 日本に於いて 弁証法を認めつゝも形式論理学の妥当性を認めざるを得なくなつた哲学者たちに取つて、形式論理学のもつている 

(註) 例えば中村秀吉氏はその「論理学」(青木書店一九五八)の第五章第二節に於いて、弁証法の可能性を日常言語の指示体の 範囲、つまり外延の不確定性、及び現実の事物の発展に見出そうとしている。しかしこゝでも中村氏は個々の事物(主語で が資本主義から社会主義に発展したとしても、それは「資本主義」という概念又は言葉の意味が「社会主義」という概念又 表わされるような)の流動性と一般概念(述語で表わされている)の形式的固定性を混同しているように思われる。ある国

は語の意味に変化したのではない。ある国が前者から後者に発展したときですら、「資本主義」という概念は自己同一性を 証法という特殊な方法論を否定する科学的世界観や哲学的世界観に共通なものである。 象の偶然的な集積とみるのではなく、諸事物や現象を互いに有機的に結びつき、たがいに依存しあい、たがいに制約され ターリンが、弁証法の基本的特性の第一として挙げている「弁証法は自然をたがいに孤立した、たがいに独立した諸事物や現 うな変化は分類の変更と同じ性質の手続きであり、特別に弁証法と呼ばれる新な方法論の特性と云う程のものではない。ス 題とならなくなるからである。勿論、ある概念の外延の曖昧さは新な事実の出現や発見によつて変化し得る。しかしこのよ 保つており、「社会主義」という概念から区別されていなければならない。さもなくば資本主義と社会主義との区別すら問 た、たがいに関連した一つの統一的な全体とみる」という主張は、特に弁証法を他の方法論から区別する特徴ではなく、弁

立する性質一Kとを区別して 173 に於いて、外延的な立場からのクラスKとその補クラスKと、内包的な意味に於ける一つの性質Kとこれに必然的に対 またゲオルグ・クラウス Georg Klaus は「形式論理学入門」 Einführung in die Formale Logik Berlin, 1958, S.164-

形式論理学的矛眉

-(3x) (xeK·xeK')

 $K \cdot K' = \Lambda$ 

作証法的矛盾

V(X) V(X) V(X) V(X) V(X)

K·K#A

して規定しているにも拘らず弁証法を様相論理学として形式化する系を与えていない。このことは形式論理学についても云 ねばならないが、この問題はクラウス自身が同書の他の場所で(九六―一〇〇頁)弁証法的論理学を内包(様相)論理学と 否定関係だけからでは決定され得ない。この決定のためには「必然性」、「可能性」、「不可能性」等の様相概念が附加され という方式を挙げている。しかしKとKという 対の選択は外延的な クラスKと補クラスKのように論理的 結合詞 われ得ることである。現代の様相論理学は外延論理学の形式化に追いつこうとして努力はしているが、必然性とか可能性等

哲学に於ける機械論的説明

るに止つている。もしも弁証法を「認識の法則」と解釈するとしても、「認識の法則」という法則は「論理の法則」(形式々の様相概念の意味の明確化は、わずかに非形式論理学という名称でこれを取上げている日常言語学派の分析の中に散在す ものではない。 精密な分析に基づいて諸科学の経験的な探求の成果を体系化する事であり、哲学者マルクシストの一片の公式主義で片附く 論理学の法則) の如く形式的に、 或いは分析的に 取扱われるような性質のものではないだろう。 それは人間の記号活動の

機的行動の中に極めて合理的な機能を果しているのである。 知的活動の領域だけではない。感情、情緒、意志等の、いわゆる非合理的と呼ばれるような作用も、全体としての有 ナログ的要素とを)互いに異質的な働きとして、全体としての有機体の知識の働きの構造の中に統合している。更に のと認識的なもの、演繹的な動きと確率的、帰納的な働きを、(或いは計算器の領域で云うとディジタル的要素とア クと制御を有する複雑な機械という仮説から人間というものをみるとき、人間はその具体的な知識の中に論理的なも だけでは人間の具体的な知識の全体の構造を明らかにするには無力であろう。しかしそれにも拘わらずフィードバッ 形式論理学を、外延論理学に対して様相論理学を、論理学に対して認識論を夫々対置してみても現在の段階ではそれ は少しも明かにされない。しかし、このことは何もマルクシストの内部だけの問題ではない。形式論理学に対して非 論理学と内包論理学との区別と云い換えてみても言葉又は名称の上だけの区別であつて実質的な区別とその相互連関 々取扱う学として区別することの無意味さは今さら云うまでもない。しかし、これに代つてクラウスが云うような外延 形式論理学対弁証法の問題をかつてのマルクシスト哲学者のように初等的な思惟の法則と高等的な思惟の法則を夫

現在の我々の すべてに取つての共通の 課題である上述の学問領域の分離をうづめるための糸口を 見出すことであろ 従つて一つの試みは、新しい機械の観念から人間の諸能力の機能と相互関係の構造を明らかにすることによつて、

基づく完全な機械論の立場であろう。それは従来の機械論に対して向けられたすべての非難を解消するだけの新しい う。そしてこのような立場はかつてのモデルAに基づく部分的な不完全な機械論の立場でなくて、新しいモデルBに アイデアと、これに対する十分な経験的、論理的なうらづけを必要とするであろう。

## 七 機械論的説明と主体性の問題

哲学に於いて主体性ということが問題になる場合に二つの方向がある。特に「主体性」という日本語に特有なニュ

アンスがこのような二つの側面を一つにして持つていると云えるだろう。

されているような働き)を表わすような用語が意味するものを説明することは出来ない、という問題である。 ルに従つての説明、或いは物質の特性の用語による説明は、 第一は、主観性 subjectivity 及びこれと同等の外国語の表現と共通な一つの問題意識の提起であり、機械のモデ 人間の内面性(意識、感情、意志及びその他の語で表わ

む問題であり、知識や説明に対して実践的行為(行為の理論的分析でなくて、この私が実際に一定の環境に於いて或 識や理論による説明も、 知識や説明の問題に対して、各個人が、いはゞ主体としてそれらを実践的行為に移して行く場合の特殊性や個性を含 は元来、説明ではない他の何物かである、と主張する。 ることを行う、という意味に於いて)の問題を意味している。そして第一の場合と同じく、如何に客観的に完全な知 第二は、特に日本語の「主体性」の「体」という語のひゞきが暗示しているように、すべての人間に共通な客観的 この私の特定の行為の完全的な説明には 無能であり、 更にこの場合私が要求しているもの

段階に於いてすら云えることは、 (I) 意識とかの哲学的な定義はどのようなものであろうと次ぎのことは明瞭である。即ち現代の機械構造に関する研究の 曖昧な不明確な用語である唯物論という用語に対しても云われる)に於いてのみ問題となるものである。内面性とか 第一の意味での主体性の問題はすでに暗示して来た如く、従来のモデルAに基づいたような機械論 (時にはまた

「或るものが意識を持つと云われるならばそれは必ず何等かのフィードバック系を持つている。」

(註) この主張は「フィードバック系を全然持つていないものは必ず意識を持つていない」という主張と同義であつて、「何等か」 ていない」などと云うような極端な空想的主張とは同義ではないことは明らかである。 のフィードバック系を有するものは必ず意識を有する」とか、又は「意識を持たないものは何等のフィードバック系も持つ

系の存在が意識の充分条件ではないが必要条件であることを示めしているのである。しかも、一方に於いてフィード バックのメカニズムの研究の将来の進歩によつて、また他方に於いては「意識をもつ」という表現の意味の拡張によ ということも不可能ではない。前者は科学の進歩に対する予測に基づいて居り、後者は既成概念の拡大変更によるも つて、二つの命題が同義となり、或る種のフィードバック系の存在が意識の充分条件と見做されるようになるだろう 在やその構造に関しては何等の実証的な証拠はもつていない。先の主張は 何等かのフィードバック系を有する」という命題を必然的に導き出す(entail)という意味に於いて、フィードバック 我々は現在、 意識を有するということに対応する複雑なフィードバック系の構造や、またあり得べき他の要素の存 「おが意識をもつ」という命題が、「おは

のである。

ある、とさえ主張され得る。(註2) 当なにくしみと呼ばれる。特定の動物に対する恐怖感はその動物からの私の逃走をより効果的にする。また私はある 準にして見るからであり、生活全体の行動様式を基準にしてみるときそれはもはや非合理的なものではなくなる。単 位置を占めているのである。我々が感情を非合理的と呼ぶのは、我々の全行動の一部にすぎない推理的思考作用を基 することが出来る。要するに感情は自己の行動の制御を有効ならしめるものとしてフィードバック系の中に合理的な 間や指導者にとつては全く正当(reasonable 即ち理由のある) なものであり、諸種の環境的な原因からみて必然的で なる机上の理論家からみれば非合理に思われる個人や階級や群集の感情が、彼等の生活全体を経験している実践的人 たり、悲しませたり、私に愛情をいだくようにさせたりすることが出来る。私は相手の感情を「計算に入れて」行動 他人の行動の特殊性を熟知していればいるだけ、 容易に或る種の言葉や行動を 行使することによつて 相手を怒らせ ている。正常の場合、いわれなく顔を擲られゝば私は幸福感ではなしに怒りの感情をいだき、そのような行為をする 人間に対して憎悪又は恐怖の感情をもつ。不当な取扱いを受けた労働者が使用者に対して懐く憎くしみは当然な、正 例えば感情や情緒は主観的な諸特性のうちでも最も非合理的なものと考えられて来た。しかし日常の多くの場合、 (情緒) は行動に対する発見的、予測的役割を果すことによつて我々の生活の中で非常に合理的な機能を受持つ

(註1) こゝで専門的な説明は省くが、この点については "Cybernetics—circular causal and feedback mechanism in biological and social system-." Transactions of the ninth conference. March 20 and 21, 1952 中 6 Lawrence S. Kubie "The Place of Emotions in the Feedback Concept" (pp. 48—72) を参照されたい。

(註2) この問題は当然「合理性」とか「非理合性」という哲学上の問題に関係してくるが、こゝではこれについての理論は省 略する。たゞ緒論的に云うならば「合理的」とか「非合理的」という述語は「何に対して」という規準を示す補足文を補わ

哲学に於ける機械論的説明

論とは異なつた眺望を持つていることは、新に哲学上で機械論対目的論の問題を提出する際に十分に慎重に考慮さる する新しい観念(しかもその基本的な構造は既に実証されているような)からの機械論的説明が従来の哲学上の機械 べきであろう。 に述べた通りである。従つてそのような実証を欠いた哲学的空想についてはこゝで述べる必要はない。たゞ機械に対 このような人間の内的諸特性に関する機械的説明は現在の所、具体的な実証にまで至つている面は少ないことは既 なければ無意味であり、この点「分析的」、「綜合的」などと云う述語と同じ相対的、便宜的な性格を有していると云えよう。

な意味の拡大変更の可能性と正当性とは、日常に於けるこれらの言語の使用の中に、ある意味に於いて既に見られる 哲学の立場からより興味のあるのは、ある言葉の意味の拡大変更による問題の取上げ方であろう。そしてこのよう

這入つたのを知り方向を転じ、更に新な方向が定められた方向からづれたのを知つて、やがてまたもとの方向に舵を て「この器械はそれに向つて近づく物体があるのを知覚する、或いは分かる、或いは知る……」等々の述語を用いる るべきであろうか。恐らくこのような場合のための簡単な表現は我々の現在の述語の中には存在しないであろう。従 直おす。この場合「知る」とか「分かる」というような擬人的な言語を用いないとするならば一体どのような語を用い ことは非常識なことであろうか。レーダーと舵と羅針板との間に自動制御機構を有する船は、他の船が自己の進路に ある種の不可視光線が妨害されると扉がひとりでに開くような自動開閉器を考えてみよう。このような装置に対し つてこれに代わるものとしてはそのような機構を因果的に説明する以外にないだろう。

文中に引用しているものであるが (British Journal of Psychology, Vol. 44. 1953) 5以下の数の判別のためのメカニズム 数を「知る」、または数が「分かる」ような機械の簡単なメカニズムの例を示めしてみよう。これは A. Tustin がある論 Supply +

Relay

暗箱としたとすれば、 ないだろう。そしてもし我々がこの図のスイッチとランプの部分を除いて他のすべてを、永久に開けてみることの出来ない である。実際には10以上の数の観念をもたない原始人が存在するから、この例は人間と比べても決して単純すぎるとは云え 我々はこの機械―というよりもある存在物――についてそれは5以下の数が「分かる」と云う以外の

述語を用いることが出来るであろうか。

Lamps 0 Relay contacts This lamp is lit 3 9 9 Press buttons

プがつく。 というような発音をさせる とか「サント ことも可能である。

怒り、 は英語をしやべることが出来る」という命題は如何にし ということを映画のス 怒りや愛情を自分自身で経験することは出来ない。 生理学的機構について何も知つていないし、 て検証されるか。 経験について語る場合に生じているものである。 のスクリーンで互いの愛情を心憎いまでに示めしている て知り得るだろうか。このような問題は哲学上の唯我論 対の男女が実際には相手を憎んでいるかも知れない、 しかしこのことは殆んど同じ意味で我々が他人の内的 他人の愛情などを我々は如何にして知るのか。「彼 私たちは 他人の怒りや 愛情が生じる クリーンの上だけから我々は果し また他人の 他人の 映画

知識と他人の経験に対する知識との信頼度に関する差異はみかけ程大きくはない。そしてこの場合に於いても「怒り」 へと誘う傾向を持つているが、 L かし厳密な分析はむしろその反対の傾向を指示する。自己の直接的な経験に対する armatures

らば、他人の怒りや悲しみについて語るとき我々はそれらの言葉の外延を拡大して適用しているのである。 や「悲しみ」という言葉が真の意味に於いて表現する所のものは我々自分自身の怒りや悲しみの経験であるとするな

験と他人の経験との間には超えることの出来ない断絶があり准我論の主張に有利なようにみえるけれども、「私の経験に対 うのが私の結論であることをつけ加えて置こう。 する私の知識」と「他人の経験に対する私の知識」との間の差は相対的であり、信頼度の点から云うならば大差ない、とい う題で近く「哲学雑誌」に発表される予定である。こゝでは紙数の関係上この問題にこれ以上触れないが、要するに私の経 された存在一般に関する問題と共に「『私が存在しなくとも世界は存在する』という命題は如何にして真たり得るか」とい 他人の問題に関しては既に東京教育大学に於いて科学論理学会例会の席上で発表した。これは東京大学哲学会例会で発表

という二つの側面から、機械論的説明に於ける主体性の第一の問題は解決され得るであろう。 結論的に云うならば、一方、新しい機械観にもとづく科学の各領域に於ける具体的研究の進歩に対する見透しと、他 我々の日常言語の使用の分析を通じて明らかにされるであろう言語の意味のアナロジカルな拡大変更の可能性

恐らく或る意味に於いてその通りであろう。しかしこれは一つの問題に対する態度決定の問題であり、その意味に於 的な厳密な説明がどのように完全に行われたとしてもなお残された問題である、と考えられるかも知れない。そして いては新しい機械論的な物の見方は間接的にこの問題の解決に役立つにすぎない、と云われるかも知れない。 機械論的説明と主体性に関する第二の問題は理論的説明と実践的行為の問題であり、新らしい機械論による理論

おり、 いてのみ、理論と実践的行為の有意味な区別と同時に、その同一性または相互連関の具体的な分析が可能になる。同 一に理論と実践的行為との違いは固定的、絶対的なものではなく、しかも両者ともに広い意味での行動に属して 違いは 「異なつた種類の行動」 にあるということを明かにしておく必要がある。このような問題の地平に於

とい同じである。 れは言語的客観的表現の中にはこれを表現している私の行動それ自身は記号化されて表現されてはいない、 完全であるとしても、 係に於いてゞあろう。それは、たとえ世界に関する、また私自身の思惟や感情や行為に関する一切の説明は、 主体性が理論的説明と対立的にみえて来るのはむしろ行為としての理論的行為とその他の行為との、 その説明の中にはそれを説明している所の私の行為は含まれていない。 という点に存する。こ ある特殊な関 というこ いかに

という命題は、この命題を表現する私の思惟の働きを含んでいない故に、 もしこれをも表現の中に つけ加えるなら

「私は悲しい」と私は考えている」

ということになる。しかしこの新たな命題を表現する所の私の思惟の働きはやはり除外されているから、もしこれを

加えるならば、

「私は悲しい」と私は考えている、と私は考えている」

ならば、更に「私は考えている」 Cogito を加えねばならない。 このようにして真の私のコギトは無限に後退して行 と云わねばならず、更にこの命題を考えている私の思惟の働きはこの中に表わされていないから、これをつけ加える

説明と私の悲しみの実際の経験とは違う、という、より実質的な理由がある。ある経験を説明することと、そのよう な経験を経験することゝは別のものであり、説明の中には経験そのものは含まれていないし、経験するということこ き、客観的な命題の中には永久に表現出来ない、あるかくされた主体的なものである、ということである。 そ人間に取つて、また哲学に取つての関心事であるが故に、一切の客観的な説明の態度は人生に於ける最も重要なも 合のように、我々の客観的知識の不完全さから来るものではなく、従つて科学的説明がどのように発達しても尙残る のを逃がしている、ということであろう。このような角度から取上げられた主体性の問題は、主体性のI しかしほんとうの理由は、どのような命題形成の形式的な理由からではない。「私は悲しい」という私についての の問題の場

ような根本的な問題に属すると云われている。

学に取つて、最も重要な問題であるか、 ということ、 及び「説明」 と「経験」とを分離しないで「説明する」よう 存主義的な問題だと云わねばならない。真の問題は、単に「経験する」ということだけが人間に取つて、況してや哲 しかし、この問題は人間というものゝ在り方に即していない問題提起であり、 種類の異なつた神秘的な説明が一体人間として、また「説明」ということの本性からして可能であるかどうか、 問題のための問題提起であり、非実

ということである。

機能であり、 ということが人間に於いては一つの、他の動物には見出されない特性であるということは争う余地のない事実であろ うまでもないことであろう。経験するということは人間が、夫々程度の差はあれ、他のすべての動物と共通に有する や理論という新な行動がつけ加わり、科学や哲学もこの立場から生じているのである。経験したものを更に説明する の問題、 その意味で基礎的能力として重要であることに問題はない。たゞ人間に於てのみ、経験についての説明 即ち経験するということだけが人間や哲学に取つて中心的な問題であるかどうかについては、今更云

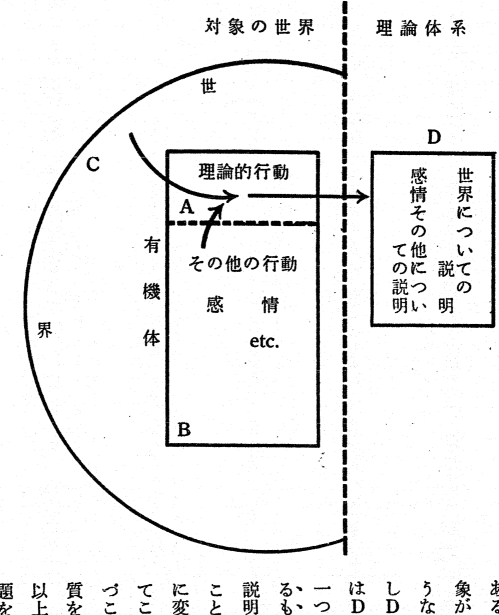
行動のメカニズムとが異なると共に、夫々の行動がやろうとする仕事の種類も異つているからだ、という単純な理由 から当然のこと、云わねばならない。 第二の問題については「経験する」という行動と「説明する」という行動の区別と限界が明らかにされねばならな 説明することの中から経験することが除外されているのは、説明するという行動のメカニズムと経験するという

**5** 

推理、情緒、筋肉、感覚、 例えば私が私の悲しみを経験するためには私の身体の多くの部位のメカニズムが参与する。 その他の有機感覚等々)いはゞ私は私の悲しみを私の「身体全体で感じる」のである。こ (視覚、聴覚、記憶、

れに対して私の悲しみの経験の説明に 参与する私の身体の部位は大脳皮質の部分に 限定されている。 そこでの働き ある状態を記述したり、更にこれと私の他の経験との間の関係を発見したり、また他人に伝達する、という働きであ る。感じるという働きは記述したり説明したりする働きとは異なる働きであり、また我々の身体の異つた部位で異つ は、悲しんでいる私を「私」という記号で、悲しみの経験を「悲しみ」と云う記号に置き代えることによつて、私の

という表現の中の「……と思う」という部分は、主体性の働きを記述しているのではなくて「私は悲しい」という私 うなものである。 働きによつて生じた生産物との違いであり、更に機械の全体的な働きとその一部の働きの結果の生産物との違いのよ 張する主体の働きは命題の形でつけ加えうるようなものではなくて、命題のコンテクストとして即ち presupposition 的な自我の働きの表現ではなくて「私は悲しい」という情報を他に伝達する場合の私自身の他への係り合いを調節す ものと考え、これをいはば超越化したことである。実際にはこのようなコギトと知識内容との差は機械の働きとその として知られるようなものである。デカルトや現象学者の誤りは、すべての経験に附随するコギトを純粋に認識的な の主張の持つ性質、即ちこの場合にはその真理性の確実性の度合を表現しているのである。それはコギトという先験 (1の意味での主体性の消去)、 またABとCも、 るような対社会的な働き、即ち行為的な使用 performatory use として用いられているのである。 \*\*「私は悲しい」と思う」 たメカニズムのもとに行われるものである。 故にまた命題の形成にあたつて 左の図の中で示されたAとBとの部分は新しい機械論の立場から統一的に説明され得るであろうし 有機体とその環境として統一的に説明されるであろう。説明はD 一つの命題を主



はDとABCを統一的に説明するような あるのは対象の世界に於いて実際に諸対 以上は本質的に 質をもつものであるかを明らかにしない に変更しない限り不可能であろう。従つ ことは、説明ということの意味を全然新 説明するということ)を要求するという るもの、と説明それ自身、を一つとして しDとA又はDとAB、或いはDとC又 **うな仕方で働いているからである。しか** 象が一つの機械論的説明が可能であるよ の中で行われるけれども、それが可能で 題を提出していることゝなるであろう。 てこのような説明を要求する人々は、 づこのような説明がどのような構造と性 一つの説明(説明するもの、と説明され (論理的に) 不可能な問 先

ことではない」と主張することは恰もラヂオやテレビジョンが田畑を耕作することが出来ない、と嘆くものに似てい の問題は哲学というものゝ本来の機能と能力とを無視している。「説明したり記述したりすることは実際に経験する (II)の意味に於ける主体性の問題はDとA、B、Cとの統一的説明が不可能な所から生じる問題である。 そしてこ

は語)によつて組立てられており、連続的なものをそのまゝ反映するような能力を 持つていないという点に 気が ついていなう点を重要していない。 従つて人間の概念的な認識(ともかくも言語を通じて)が非連続的な情報単位としての概念(或い らより多面的であり完全に近い知識を獲ることであろう。従つて、単なる一個の概念を用いるよりも数個の概念の結合とし 誤謬――即ち人間の認識能力についての不可能な要求――を犯している。即ち両者ともに、人間の認識が言語行動という一 うな知識を要求しているのである。しかしこの場合に於いても主体論的哲学者は弁証法の哲学者が陥つているのと正に同じ 解決に際して、かつてカントが行つた認識能力の批判を改めて言語記号の分析から行う必要がある。そしてその上で我々が 面的な客観的記述よりは一つの気のきいた判断、更には一つの漠然とした概念(語)の中に最も適切な知識を汲み取るのだ 全に近く対象に関する情報を持ち得る。主体的哲学者はしばんくこのような方向とは逆の方向に真理を求めようとして、多 て命題を用いる方が、 更には色々な種類の多くの命題を含くむ説話的な語り方 narrative discourse を用いる方が、より完 い。人間の認識に出来得る最上のことは、このような非連続な単位による情報を出来るだけ多面的に集め、それらの全体か 種の記号活動を通じてのみ可能であり、その意味で人間の認識は人間の言語的記号活動の性質と機能に依存している、と を部分として含む全人間的なものが哲学の対象であり、それを把握するためにはある種の内的な認識能力を必要とする、と と、主張する。これは言葉というものに対する一つの原始的なノスタルジーであるかも知れない。ともかく哲学の諸問題 いうことであろう。この要求は正当である。対象として有機的な統一をもつている我々人間の在り方をそのまゝ反映するよ 哲学」というものに何を要求出来るか、ということを改めて考えるべきであろう。 主体的哲学者の主張する点は、理論的、客観的説明という人間の部分的な能力の所産だけが哲学の対象ではなくて、これ

結論として我々は次ぎのように云うことが出来るだろう。「の意味に於けるような「内面性」としての主体性の問

題は新しい機械論的説明に於いてその問題性を消失する。これに対して耳の意味に於ける主体性の問題は新しい機械 論的説明に対しても云われるけれども、このような問題提起自身が「説明」とか「哲学の能力と限界」、「人間 ニズム」等に対する反省を欠いており、 一つの論理的不可能性を含んでいる、という点から消極的に消失するであろ のメカ

**5** 

ある。 うベルジャエフの主張、また我国では小泉信三の古典的なマルクシズムの批判の中に表われている。即ち小泉氏にす 非科学的である、と云うのである。 れば共産主義的革命ということが科学的法則に従うものならば万人は寝ころんで何もしなくとも革命が生来する筈で い は既に明瞭なことがらに属しているにも拘らず、しばしば社会科学の理論に対する批判の中に誤つた形で用いられて とか実践的行為が客観性と科学性を持つている、という点が明瞭となつて来たことであろう。このことは、常識的に いわゆる内面性としての主体性の問題が含まれるということの結果として、科学、特に社会科学に於ける人間の意識 る。 (I) の問題について補足的につけ加えるべき問題がある。 しかるに革命的実践を主張し、 古典的な例としては、共産主義の理論に関して、その史的唯物論の理論と革命の実践との間に矛眉があるとい そのための階級意識をたかめるための努力を行わねばならないマルクシズムは それは科学的説明としての 新しい機械論的説明の 中に、

はあるインプットにより強いパルスを与えなければならないことが科学的に計算され、この計算の結果獲られたと同 法則にもとづいて行われる社会工学的な一つの技術である。一つの器械の正常な機能を保持して行くためには、 論の立場から科学的説明ということを考えてみるならば、実践的努力や、その手段としてのプロパガンダは科学的な このような 批判が古典的機械論のモデルの科学的説明に従つて 為されていることは 既に明かである。 新し

体の或る局面に於いて、その社会的平衡を保ち、健全な発展を実現するためには、ある種類の社会的勢力を強化する、 **践的努力が這入ることは決して科学性と矛盾することではない。たゞ古い機械論の立場からのみ、このような問題が** ことは科学的であり、このための手段もまた科学的と云われ得るであろう。社会の発展の科学的理論の中に人間の実 じパルスを与えるようにすることが科学的説明に基づいた科学的技術であるのと同じように、人間の社会という有機 生ずるのである。

(註) このことは決して現実に在るマルクシズムの社会理論がその細部に至るまですべて科学的だ、と云うことを意味するので 言明することゝは別であり、言明によつて別の異なつた要素が介入して来ることは云うまでもない。 り、相対性と技術性を有たねばならない。たゞし別な問題ではあるが、技術的に用いることと、技術的であるということを クシズムの如きある一つの社会的理念の実現に必要な意識の問題は、しばしば行われているように精神主義や主観主義的セ ンチメンタリズムから為さるべきではなくて、 一定の社会的環境に於いて 与えられた要素から、 いはゞ計算さるべきであ の機械論をモデルにして居り、これが現在では訂正されねばならないことを指摘したゞけである。しかしこれと同時にマル はない。たゞ右に述べたようなマルクシズム、または社会科学一般に対する批判が「科学的」ということの意味を古い形で

別々の説明を求めたり、またこれら異つた機能と要求を一つのものとして説明する哲学的説明や直観を求めたりする らの諸機能が夫々異なつた役割とメカニズムを持ち乍らも、しかも全体として一つの有機体のホメオスタシスを維持 ことは「機械」と「人間」の古いモデルを頭に置いている。現在の我々の「機械」のモデルに基づく機械観は、これ デルから出発する機械論が古い機械論に対して持つ批判と同じ性質のものであり。新しい機械論の見透しの下では特 して行くように作られている機械的体制についての見通しを与えて呉れる。かつて哲学が機械論及び科学的説明に対 して持ちついけて来た色々な批判 「知る」という能力と「経験する」、「行為する」という能力を全然別なものと考え、これらに対して全く無関係な (意識の問題、内面性の問題、行為の問題等々)の多くのものは、

に哲学的説明を必要とするような理由を失つているのではないだろうか。

明確さを必要とする開墾的な知識の在り方との区別が、科学と哲学の違いと云うことではないだろうか。哲学とは愛 問題とをマークし、我々が要求する全知識の全体的な枠組みを与えるために、大胆な仮設と論理的な斉合さと意味の 方と、このような知識の体系がまだ建設されていないような領域で、他の領域との関連をみとおし乍ら一応の位置と 占める地位に依存していると私は考える。一応、原理的に確立された知識の細部の適用と技術化に必要な知識の在り の区別は研究対象の違いでもなければ研究方法の違いでもない。両者の違いは、むしろ人間の知識全体の中で夫々が のである。従つてそれは試行錯誤を最も必要とする知識の仮説的、 このような問題から当然生じて来る哲学と科学の区別の問題は従つて次第にその重要性を失つて来るだろう。 ソクラテスープラトン的定義に従うならば完全な知でもなければ全くの無知でもなく、その中間にあるも 発見的領域であろう。 それは無知の土地でもな

従つて哲学と科学との違いは明確な一線で劃されるようなものではないし、またすべての時代を通じて固定的なも 開たくせられた土地でもなく、開墾すべき土地のための知識である。

的問題であつたものは今や科学の問題に属する。今日哲学の問題に属する或るものが将来科学の問題にならないとは のでもない。開かれた土地と開墾すべき土地との境界はギグザグであり移動的である。イオニヤの哲学に於いて哲学 断言出来ない。哲学と科学の境界線を固定して考え、これらの間に質的、方法的な違いを見出そうとすることはナン

センスであろう。(一九六〇年九月七日)