| Title            | ティチナーに於ける感情の概念 : 史的回顧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sub Title        | The concept of affection in Titchener's psychology : a historical retrospect                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Author           | 横山, 松三郎(Yokoyama, Matsusaburo)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Publisher        | 三田哲學會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Publication year | 1958                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Jtitle           | 哲學 No.34 (1958. 1) ,p.297- 318                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| JaLC DOI         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Abstract         | This paper traces the development of that part of introspective phychology, which concerns the problem of the nature of affective process, during the first three decades of the present century, with especial reference to Titchener's views both before and after the publication of Nafe's experiment in 1924. The contents of the main chapters may be summarized as follows: The program of existential psychology. According to Titchener, the subject-matter of psychology is consciousness or existential experience regarded as dependent upon the nervous system, its method is intorspection or rather observation as he prefers to call it in his later years and its problem is to describe and explain the subjectmatter as in any other science. In his system, the concept of mental elements plays a leading role; he is par excellence a psychologist of elementarism. Titchener's view of affection (ca. 1908-1924). In this chapter, the writer outlines Titchener's view of affection as revealed principally in his "Psychology of feeling and attention", "A text-book of psychology" and "A beginner's psychology". Among the three possible views regarding the status of affection, i.e., 1) affection as an independent mental element, distinct from and coordinate with sensation, 2) as an attribute of sensation and 3) as a sensation, Titchener chooses the first as logically and experimentally most plausible. Affection is distinguished from sensation by the opposition of its qualities, P and U and by the lack of the attribute of clearness. Examination of Titchener's view of affection. This chapter reviews the experiments of T. Nakashima, B. Koch, M. Yokoyama and J. P. Nafe. The writer points out on the one hand that the results of Nakashima and Koch failed to support the doctrine that affection is an independent mental element and on the other hand questions the validity of Nafe's conclusion that P and U are petterns of specific sensory experiences, namely bright and dull pressures. With respect to his own experiment he writes that his conclusion |
| Notes            | 小林澄兄先生古稀記念論文集                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Genre            | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| URL              | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-00000034-0297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

# ティチナーに於ける感情の概念

一史 的 回 顧一

横 山 松 一

郎

はしがき

うべきであるという強い信念に基づき自己の心理学を実存心理学と改称した。 理学の完成者であつたということができよう。彼の心理学体系は、ウィリアム・ジェームスによつて構成心理学と 数ある弟子のうちで師の立場を最も徹底的にそうして最も論理的に展開した唯一の学者であり、いわば、ヴント心 命名され、彼自身もまた一時この呼称をしばしば用いていた。 イー・ビー・ティチナーは、実験心理学に於けるヴントの正統な後継者と見做されている。事実、彼はヴントの しかし、晩年にいたつて、科学は純粋経験のみを扱

以下、筆者は先づ最初にティチナーの心理学的構想を概観し、次いでその体系に於いて感情がどのような位置に

ティチナーに於ける感情の概念

あつたかを考察して見度いと思う。

二九七

## 実存心理学の綱領

うているのであるから、後者を以て前者に置き換えて差支えない。尚、 の主体から独立したものとして扱う。したがつて、両者の相違は経験に対するアプローチの仕方に於ける相違に帰 て経験から出発するのであるが、心理学は、経験を経験の主体に依存するものとして扱い、物理学は、 経験を研究する科学であるということになるのである。 いから、 しめられる。ここに、経験の主体とは有機体のことをいうのであるが、有機体の統一的体制は神経系統の機能に負 对 依存的経験は意味を捨象した実存的経験を指し、 実存心理学の対象は意識であり、 それは依存的経験と定義される。ティチナーによれば、 かくして心理学は神経系統との依存関係に於いて実存的 科学としての心理学は意味を扱うべきでな 経験を経験 科学はすべ

観察とは、 方 法 心理学的立場から経験を明瞭にとらえ、適確な言葉でそれを仔細に報告することである。 ―心理学の方法は観察であつて、それは物理学に於ける観察と本質的に異なるところはない。心理学的 ティ チナーの

Psychological observation = Psychological (vivid experience  $\rightarrow$  full report)

公式は、

のであるが、内省という言葉に歴史的に含まれているエソテリックな意味を嫌つて後には特に観察と称したのであ となつている。このような方法は、一般に内観法 また は内省法といわれ、ティチナーもまた最初そう呼んでいた

相関を求め、 件の下に組織されるかを観察して心的結合及び推移の法則を明らかにする。この関係に於いて連合説が援用される 方面――これを属性または次元と呼ぶ――を決定する。こうして意識過程は要素と属性ということばで記述される ことは言をまたない。第三の問いに対してティチナーは精神物理的平行論の立場から意識過程と神経過程との間 組成分子を発見する。これを心的要素といい、感覚はその代表的なものの一つである。次に要素のもついろいろの のである。第二の問いに対する答は総合である。すなわち、おのおのの意識過程がどんな要素によつて、どんな条 とである。第一の問いに対する答は分析である。心理学者は先ず観察をもとにして意識過程を分析し、最も単純な つているか (What?)、(二) どのようにして生起するか (How?)、(三) どんな原因で生起するか (Why?) というこ 問題とその解き方――心理学は意識に関して三つの問いを提起する。すなわち、(一) 意識はどんな内容から成立 意識の生起する原因を説明する。 **の** 

いる。しかし、筆者はその噂を知つているだけであるから、此処では彼の名に於いて公表せられた文献だけを土 台として記述したに止まる。 ティチナーは一九二七年に死んだがその数年前から彼の心理思想には可成りの変化が起つたといわれて

### ティチナーの感情論

的要素-上述の綱領から推測できるように、ティチナーの心理学は要素論に基礎を置くものであり、意識の組成分子―心 一の種類、 数及びそのおのおのの性質等の決定が彼にとつて最も重要な先決問題であつたことは明らかであ

ろう。

感情論はこれ等の見解に対する批判と分析から出発する。 む者はなかつたのである。しかるに、感情の要素性に関する指導的学者たちの見解は必しも一致していなかつた、 学者は殆んどなく、心理学に於ける基石の一つとしてのその地位は確固不動のものであつた。もちろん、感覚を以 の一種と見るもの、感覚の属性とするもの等、彼等の意見は少くとも三つに分かれていた。そこで、ティチナーの ては学者の間に烈しい論争が続けられていたが、感覚が意識を構成する一要素であるとすることに対して異議を挿 て意識の記述的単位と見るべきか或は論理的単位と見るべきか、またその属性の数はいくつあるか等の問題につい る著者の見解如何によつて決定されると述べた。当時、心理学界に於いて感覚の要素性について疑問を抱いていた る講演を行つた。彼はその冒頭に於いて、およそ心理学体系の性格なるものは感覚(と心像)、感情及び注意に関す ティ 寧ろ対立していたといつた方がもつと正確であろう。感情を感覚とは別個の独立的要素と主張するもの、感覚 チナーは一九〇八年二月にコロムビア大学の招聘に応じ、前後八回に亘つて「感情と注意の心理学」と題す

ていて と不快)及び強度等の属性を持つている。但し感情の強度は感覚のそれと異なる法則にしたがつて変化すると述べ たとえば生理的心理学の第四版(一八九三年)頃は感情を以て感覚の属性であると考えていた。ツィー 一九〇六年版の心理学入門に於いてヴントと同一の説を発表し、感情は感覚の属性ではあるがそれ自身の性質(快 ヴントは一八九六年版の心理学概論に於いて始めて感情の独立性を認めるようになつたのであるが、それ以前、 エンもまた

しかし、このような説は既に一八九三年にキュルペによつて論駁されている。キュルペにしたがえば、若し感情

感覚の属性とすることはこの不可分性の原理に悖ることになるというのである。 的経験は快或は不快を伴う。がしかし、快でも不快でもない全く中性の感覚も存在するのであるから、快・不快を 属性の一つを消去すれば、残余の属性したがつて感覚全体が消滅してしまうことを意味する。なるほど多くの感覚 る。また、属性のもう一つの特徴はその不可分性(INSEPARABILITY)である。すなわち、それはある感覚からその が感覚の属性であるならば、感情はそれ自らの属性を持つことはできない筈である。というのは、属性は定義によ び持続の三属性を具えているのであつて、感情を属性とすれば属性が属性を持つという矛盾におちいることにな つて描叙することができない (INDESCRIBALE) のであるからである。しかるに、実際に於いて感情は性質、 強度及

快感に対しては身体的健康感、 と題する論文に於いて快と「くすぐつたい」感覚とを同一視し、 あるわけではないと弁明している。しかし、全体として彼の論拠が薄弱であることは疑いのないところであろう。 ているように、心理学でいう属性の意味と通俗的な意味とを混同した結果おちついた謬論である。 光を酸化作用の一属性と見做せば属性が属性を持つことは可能であろうと主張したが、これはシュツムプも指摘し 用の如きは、強度も性質もあり、しばしば光も発する。しかも、光そのものは強度と性質をもつているのである。 を痛の回避と見た。 はキュル 次ぎに、感情を感覚の一種であると見做す立場はどうであろうか。ブールドンは一八九三年発表の「快の感覚」 しかし、 ツィーエ ~ の不可分性の原理に基づく議論に対しても快及び不快は感覚の属性であるが必然且つ不可欠の属性で シュツムプは感情感覚説を唱え、不快に対しては皮膚及び内部器官に於ける強度の弱い痛覚、 ン自身はかかる異論に対し、化学作用との類似を基礎として自説を因執した。例えば、酸化作 微弱な「くすぐつたい」又は「かゆい」感覚等を当てた。そうして色、音、臭い、 フォン・フライ(一八九四年)は不快を痛覚、快 他方、 ツィ

味、温度等の感覚に於ける快・不快は、それ等に同伴して生起する痛覚、「くすぐつたい」感覚、「かゆい」感覚等 から成立つものとした。このような説に対するティチナーの反応は以下の如くである。

もなるのである。痛覚についても、勿論同じことがいえよう。例えば、腫物を押して膿を出す時或はかゆい場所を すぐつたい」感覚は感覚としてそれ特有の「くすぐつたい」性質をもち、痛覚は明るいかゆ味のある痛、刺すよう 単に快感覚、痛覚を不快感と形容しただけではそれ等を心理学的に十分描叙し得たとはいえない。というのは、「く あるが、それ等の感覚は皆それぞれそれ自身の性質を持つている。われわれは、 例えば、「くすぐつたい」 感覚を かく時、痛みと快が同時に起ることは周知の事実であろう。 いえないのである。更にまた「くすぐつたい」感覚でも身体的健康感でもその時の事情如何によつて快とも不快と な痛、突くような痛等いろいろの性質を持つているのである。くすぐつたくて同時に快である経験或はかゆ味があ つて同時に不快な経験は、単に快感覚、不快感覚と記述しただけではその内容が明示され、正確に定義されたとは 「くすぐつたい」 感覚、身体的健康感、痛覚等が多くの場合快又は不快を伴うことは疑問の余地のないところで

由だけによったのではなかった。 加担しない。それならば、第三の感情は感覚と異なる別個の心的要素であるという説は如何であつたろうか。結論 からいえば、ティチナーはこの第三説を選んだのであるが、それは第一と第二の説が成立たないという消極的な理 以上述べたような理由によつて、ティチナーは感情を感覚の属性とする説にも、感覚の一種であるとする説にも

ていると考えられていたのであるが、然も両者が全く異なる心的過程であるというならば、それ等を区別する何等 前にも述べたように、感情と感覚とは性質、強度及び持続の三属性を共通に持つている点で相互に可成り類似し

味して六つの範疇に分け、一つ一つその妥当性について検討を加えた上で自己の立場を決定したのである。 かの基準がなくてはならない。其処で、ティチナーは従来から諸学者によつて提出されていたいろいろの基準を吟

て見よう。 以下、それ等の基準を列挙し、その各々に対するティチナー並びに彼が引用した他の学者の見解を簡単に紹介し

、主観性・客観性――感情は主観的であり、感覚は客観的である。

情が起ることがある (Kuelpe) し、感情が感覚に先行する場合もある (Ladd)。 感覚に同伴して現われるという意味に於いて主観的であるといえる (Anon.)。 しかし、感覚が存在しない時にも感 なる感覚を生ずることがある (Titchener, Stumpf)。(ハ) 感覚はそれのみ単独に意識に現われるが、感情はいつも かし、これに対しては上掲の否定的批判がそのままあてはまる(Titchener)。その上、同一刺戟も順応によつて異 き単一の心的要素の属性として扱えないから基準とすることはできない (Titchener)。 (ロ) 感覚はすべての個 よつて、また、同一個人に於いても時と場合によつて、経験され方が違うという意味で主観的である (Anon.)。 評――(イ) 感情は融合する傾向をもつという点に於いて主観的である (Wundt)。 融合傾向は、強度や性質の如

位――感覚は定位されるが、感情は定位することができない。

定位できない (Orth)。 い (Nagel)。単耳聴の場合純音は定位できない (Angell & Fite)。ある種の音は定位できない (Pierce)。有機感覚は との決定に分かれる。(イ) 感覚には局所示標があるのに対し感情にはそれがない (von Frey)。 嗅覚は定位できな ――-これは、(イ)外的定位すなわち知覚的空間内に於ける位置と、(ロ)内的定位すなわち意識内に於ける位置 快と不快は明確な定位性をもつているとはいえないだろうが、 ある種の空間的契機を含む

Alechsieff, Hayes)° 感情も定位できるといえる (Ebbinghaus, Johnston)。混合感情は存在しない (Wundt, Kuelpe, Titchener, Orth, でいる (Stumpt)。 (ロ)快と不快とが同時に意識に現われること、すなわち、混合感情があるという意味に於いて

三、質的対立――感覚の性質は最大差異によつて限られ、感情の性質(快と不快)は最大対立によつて限られて

いる。

感と満腹感、 行けば快でも不快でもない中性の点に達するが、快が不快になり、 りに冷覚と温覚が対立するとしても、 に、中性の点を通つて変化するが、この事実は感情を除いて、他の感覚には見出すことはできない (Kuelpe)。 疲労感等は互に対立する (Orth, Ebbinghaus)。 この中性の点を境として対立的関係にある (Wundt, Titchener)。 感覚の性質の間には差異はあつても対立はない。しかし、感情はそれと異なり、快または不快を減少して 清新感と疲労感等の間の相違は性質上の差異であつて対立ではない (Titchener)。 それ等は別々の感覚であつて同一の感覚の異なる性質ではない。また、空腹 刺戟の温度を増減することによつて、冷覚が温覚に、温覚が冷覚 不快が快になることは決してない。快と不快は、 冷覚と温覚、空腹感と満腹感、身体的清新感と 仮

的な差はな 四、表象感情 感覚は心像よりも一般に強度が高いが、心像に伴う感情は感覚に伴う感情と強度に於いて基本

あるなら、 表象に伴う快は、感覚に伴う快よりも弱い この基準は無意味である (Stumpf)。 (Ladd)° 若し感覚と心像が内観に於いて区別できないもので

五 順 応 ・感情は時間の経過に伴つて消滅するか、またはその性質を変えてしまう。見慣れた景色は、感覚

的には必しも順応の現象を示さない場合でも、感情的には順応して中性となる。

らば、それは間接的に他の刺戟によつて齎らされるのである (Lehmann)。 とはない (Kuelpe)。 |快・不快は順応によつて反対の性質に変化する (Ebbinghaus)。 感情の順応は感覚の順応に基づくものである。順応のもとに感情の性質が変化するとするな 感情が順応によつてその性質を変えるこ 感情の順応は感覚の順応と同一範疇に

属するものである (Titchener)。

るが、感情自体に注意を向けるとそれは消滅してしまうか或は少くともその強度を滅少する。 なるが、感情に直接注意を向けることは不可能である。感情を同伴する感覚に注意を向けると感情の強度は増進す 六、明瞭性——感情は、属性としてすべての感覚がもつている明瞭性を欠いている。感覚は注意のもとに明瞭に

(この基準はキュルペによつて提唱され、 ティチナー、 ツォネフ及びエビングハウス等によつて強く支持されて

いる。)

評 ――レーマンによれば有意的注意のもとに感情は意識の前面に齎らされる (Saxinger)。 しかし、ザクシンガ

ーはレーマンの記述を誤解しているのである (Titchener)。

結果、ティチナーは、順応と表象感情に関する基準はこれを棄却して差支えなく、主観性と定位に関するものは尙 検討の余地あるものと見做し、明瞭性の欠除及び質的対立を最も妥当な基準として採用した。 右に掲げた各種の基準並びにその各々に対する諸家の見解及びその根拠をなす一連の実験的事実を比較考慮した

ことも不可能であるとの意味を指向するものである。更に、明瞭性の欠除は主観性の問題にも関連をもつ。という 彼によれば、質的対立は快と不快とが意識と同延であり同時に意識に顕在することはできない、 従つて定位する

ろうが、同時に主観性と客観性とによる相違であるといえない理由はないであろう。と論じている。かくして、テ は後者と比較して、より柔く、より安定性と自立性に乏しい。而してこの相違は明瞭性の有無とも関係があるであ のは、感情は慥に有機感覚と類似しているが、その結構に於いて異なるところがあるからである。すなわち、 チナーは、感情は感覚とは別個の独立的心的過程であるという結論に達したのである。

### ティチナー説の吟味

終始安泰であつたわけではなかつた。 ティチナーはその後少くとも十数年の間右に述べた結論を支持していたようであるが、 しかし彼の立場は必しも

判断を以て純粋の感情判断であるとした。しかし被験者の内観報告からは、感情をユニークな心的過程とするティ の感受と同時に行われるというのであつた。中島は間接的感情判断は不純であるとし、それ等を全然排除し直接的 於ける感情判断は間接的であつて有機感覚、連想或は他の表象の媒介を経て行われるが、後期にいたると直接刺戟 チ ナー説を支持する積極的事実は何も得られなかつた。 九〇九年に中島は彼のもとに於いて行つた感情の性質に関する実験を発表した。それによると、実験の初期に

が果して事実に適合するものであるか否かを実験的に吟味した。彼の蒐集した基準は次の通りである。 に触れ、 中島より数年遅れてコッホは混合感情に関する一連の実験を報告した。この研究に於いて彼は感情の本質 多数の文献を渉猟して感情を感覚と区別するために諸家によつて挙げられた十二の基準を発見し、それ等 の問題

- 一、快・不快は特殊の感覚器官とは関係なしに生起する。
- 一、外的刺戟とは比較的無関係である。
- 三、全体意識に依存する。

四、認知(感性的)過程が同伴しない限り生起しない。

五、普通の場合感性的内容よりも潜時は長い。

六、感性的内容の消滅とともに消滅する。

七、常に注意の発現を促進する。

八、注意のもとに減衰する。

九、客観化されず、主観の状態として経験される。

- 一〇、表象として再生できない。
- 一一、快と不快は両立せず、対立的である。
- 一二、快・不快は定位できない。

精密なる実験の結果、 コツホは下記の理由によつて上記の基準の妥当性を否定した。 (数字は基準の番号に対応

する。)

- 一、観察者は快・不快が常に有機感覚を伴うと報告している。
- 二、快・不快のみならず有機感覚についても真である。
- 三、快・不快のみならず有機感覚についても真である。

四 観察者は快・不快が認知過程に先行する可能性のあることを報告している。

五 観察者は特に表象として再生する場合に快・不快が感性的内容と同時に生起し、 また時々それに先行する

ことを報告している。

観察者は快・不快がそれと関係ある感性的内容の消滅後にも持続する場合のあることを報告している。

七、観察者は快・不快が注意によつて弱められると報告している。

観察者は快または不快が注意のもとに強度を増す場合のあることを報告している。

九、有機感覚にも当はまる。

一〇、観察者は表象的快或は不快を報告している。

一一、観察者は快と不快の共在を報告している。

二、観察者の報告には定位された快または不快の事例がある。

以上によつて明らかなように、 コツホは感情を感覚と区別する妥当な根拠を摑むことができなかつた。 結果は寧

ろ消極的方向を指示していたのである。(5)

実験の末期を除いて、快・不快は必ず有機感覚を——BとDに於いてはそれ等の担い手として、Fに於いては同伴 証を試み、その際内観に熟達した四名の被験者(B、D、F、P)から多数の報告を得、それ等を分析することに よつて感情判断に関する新たな事実を獲得した。すなわち、快と不快は全被験を通じて― 一九一八年から一九二〇年にかけて、筆者は色彩図形を刺激として一対比較法により「感情総和説」の実験的検 Fに於いては実験のある期間中一貫して、Pに於いてはしばしば、 ――心理的意味と解することができる。 -BとDに於いては常

者として或は担い手として、Pに於いては同伴者として――伴うことを知つた、この実験の結果から筆者は次のよ うに結論した。

すなわち実験の初期に於いては極めて豊富な内容をもつているが、漸次減衰して行き、竟に後期にいたつては内容 ある心的過程は感覚主として有機感覚である。 のない単なる身体的態度に堕してしまう、と。 (イ)快・不快の情は最も普遍的に且つ明確に意味として記述することができる。(ロ)快・不快の意識的担い手で 而して(ハ)この感情の担い手たる感覚過程は時間的に推移する、

もあり、また方法も一対比較法に限られていたのである。 もちろん、以上の陳述は決定的であるとはいえない。被験者のうちには感情が意味であると明言しなかつたもの

ことは事実であつた。果せるかな、彼は間も無くその弟子ネーフをして全く新たなる立場から感情の本質について 再検討させるにいたつた。ネーフの実験結果は一九二四年の「アメリカ心理学雑誌」に掲載されている。 いで彼の要求に応じてその内容を翌年の「アメリカ心理学雑誌」に発表した。筆者の結論が彼にある刺激を与えた 筆者は一九二〇年の秋にティチナーを盟主としていた実験心理学者の会合の席に於いて前述の研究を報告し、次

に快・不快の経験の内観報告を求めた。 はならないという仮定を立て、八名の被験者に視覚、聴覚、嗅覚、味覚及び触覚等の刺激を与え、左記の教示の下 ネーフは、要素的過程が心理学的実在として扱われるためには内観的分析に於いて直接観察できるものでなくて

験の感情的方面だけに注意を向けなさい。感情が最高に達したと判断したとき観察を中止してできるだけ正確に 私はあなたに対して適度に快な或は不快な感覚的経験を齎らすような刺激を与えます。あなたはあなたの経

その感情を記述しなさい。

実験の結果はネーフによつて次のように要約されている。

告される。感覚的経験が快或は不快になると経験全体が変化し、中性である間なかつたあるものが附加される。 感覚的経験は感情的であることもあるし、ないこともある――それは快・不快或は快でも不快でもないと報

触覚的性質であり、 一、この附加物は、質的に見て快経験の場合は明るい圧または明るい圧とくすぐつたい感覚との中間に位置する 不快経験の場合はにぶい圧またはその附近に位置する性質である。(6)

大きな拡がりをもつている。快は非常に広大で限界も拘束もない。不快は快程ではないが、広大で限界がない。し かし何んとなく拘束され、収斂されている。快も不快も明確な形も限界も境界もない。 明るい圧は、大体同じ強度のにぶい圧よりももつと拡がつており、 一般にそれと同伴する感覚的経験 よりも

四、 感情的附加物はときおり残余の経験と融合し、またときおり決して完全ではないが準空間的に分離されてい

る。

加することがある。 ぶさ(圧の)が増加するとき、 あるし、また色の飽和度の如きある変量の増加或は刺激強度の増加とともに増加することがある。不快の強度はに て報告するわけではない。快の強度は、明るさ(圧の)が増加するとき、拡がりが増加するとき、 五 快と不快は本来弱く柔かだが、強度の変化はある。被験者は常に同一の変量に於ける変化を強度の変化とし 拡がりが増加するとき、密度が増加するとき、または刺激強度が増加するとき、増 増加することが

六、快と不快の双方に対して共に密度の型がある。快は放射状の線を画き、中心から離れたところから周辺に向

界に於いては 特に密度と強度が高く抜んでて目立つている。不快は中心に於いて特に顕著である。快・不快とも周辺の限 ―たとえ境界という意味での明確な限界があるわけではないが――滅衰している。

強度が高くなると感情経験は知覚的となり、不快の場合は情動に移行する。この移行は、快については報告

一つの経験に於ける感情的成分は感覚的成分と同時に進行する。前者は後者より遅れて意識にのぼる。 快は

されていない。

漸進的にではあるが急速に、不快は十分な強度をもつて、現われる。快も不快も連続的或は間歇的経過をたどり、

感覚的(又は心像的)成分とともに、或はそれの消滅する前に消滅する。

九、感情は観察可能であり、観察下に於いて明白とする。

ることもある。感情が明白に意識せられる場合には定位されないということを示す若干の証拠がある。 または身体の外に投影されたものとして、漠然と定位され、或は身体の多少はつきりと限定された場所に定位され 〇、感情的成分は明確に定位されない。普通は全然定位されない。しかし、 それは身体内部にあるものとして、

一、快も不快も単独で現われることはない。感情的成分はいろいろの仕方で全体の経験の感覚的成分に連結す

一二、感情は有機感覚によつて担われた単なる意味ではないし、有機感覚の融合でもない。

る。

を齎らすような強烈なものであつてはならない。そうして観察者は心理学的、非知覚的態度を保たねばならない。 経験となることができる。観察できる感情的経験を起すには、 三、あらゆる感覚部門の経験は、明るい圧またはにぶい圧の附加物をうけることができる。すなわち、感情的 刺激はあまり強いものでない方がよく、 知覚的経験

この限界内に於いて態度は能動的であつて宜しい。

一四、快と不快は恰も同一の鋳型から作られているかのように、根本的に類似している。 両者の相違は同一の様

相内に起るような類のものである。

一五、質の上から見て、いろいろの種類の快や不快はない。どんな快または不快の拡がりに於いても質的差別は

ない。

る。快は漠然とではあるが胴の上部に定位され、急速に順応または減衰する。不快は快に類似しているが、特にに り強度の低いものであるが――ともいう可き一般的性質を帯びた幾つかの不連続な明るい点の経験から成立つてい 圧の型であると断定した。彼の説明によれば、心理学的経験として快は一種の「ときめき」 ——しかし、普通かな ぶい、重々しいそうしてもつと圧党の型に入る類の経験であり、腹部または胴の下部に定位される、というのであ 一つの論文で彼は自己の立場を明らかにし、快・不快はそれぞれ特殊の感覚的経験、すなわち、明るい圧とにぶい ネーフはこの報告に於いて以上の結果の体系的意義につき何等の意見も開陳していないが、その後発表せられた 六、快と不快が同時に起ることはない。非常な速度を以て交替的に現われることはできる。

しているのに対してハントは快・不快と明るい圧及びにぶい圧との間に高い相関を見出したことだけをいえば十分 ネー フの実験はその後ヤングとハントによつて各別々に追試された。しかし、ここではヤングが否定的結論を出 る。

ティチナーがネーフの結果に如何なる反応を示したかは、公表せられた彼の著書や論文によつては知る由もな

語を以て形容している事実は筆者のこの推測の妥当なことを裏書するものである。(8) 行せられた「体系的心理学序論」の中で、ティチナーは心理学の対象をその内容の面に於いて「感覚的」という術 要素説を潔く放棄し、 の編集せる「アメリカ心理学雑誌」に発表せられていることから推して、彼が従来から主張してきた感情の独立的 い。ただ、ネーフの研究がティチナーの実験室に於いて、ティチナーの構想と指導のもとに行われ、その経過が彼 新たに感情を感覚の一種とする立場を採るにいたつたものと考えて差支えなかろう。 死後刊

むす

び

情を観察する場合には、感情そのものにではなく、 注意せよとの教示を与え、実験の結果、快と不快はそれぞれ圧党の型であるとの結論に到達したのである。 ないから、注意の対象とならないということはティチナーやキュルペ等の主張したところである。したがつて、感 であつたか否かについて、多少の疑問をもたざるを得ないのである。既に述べたように、感情には明瞭性の属性が せられねばならぬという前提から出発して、刺激によつて解発せられる全意識過程のうち、特に感情的経験のみに 以外に方法はないといわれて来ていた。 ネー フの実験は慥に感情心理学に於ける一つの画期的研究であつたといえよう。しかし、筆者は彼の結論が妥当 しかるに、 それに同伴する全過程に注意を向け、間接的にそれを把捉する ネーフは、 感情が心理学的実在であるならば、 それ は 直接観察

中したため、 筆者はこの結論を一読して、 肝心の感情は消滅し、 被験者たちが恐らく彼の教示を忠実に守り、 代りにその残骸ともいう可き感覚過程を捉え、それを感情と誤認して報告した 自分等の経験の感情的方面に注意を集

意識的に、予期していた結果を収獲したに過ぎないのだと考えたのである。というのは、周知の如く、 のではないかと判断した。すなわち、ネーフは自ら設定した方法と教示によつて、最初から、意識的にあるい は無

(palpable) であり、 ある。若しそうするならば感情は滅衰してしまう、といつているのである。ネーフ自身もまた、「感情は観察可能 のそれであつたということができよう。(9) 感情は注意の直接的対象とならなかつたからである。それは寧ろ「認識的明瞭性」を指すものと解す可きであろう。 ろう。但し、ここに問題となるのは、「明白」とか「顕著」という言葉が心理学的に、<br />
一体どんな意味に用いられて 告することができる」、と述べている。したがつて、前掲の筆者の判断には修正が加えられなくてはならないであ は全体経験の最も顕著な(dominant)部分を占め、被験者はそれについて感覚過程よりももつと多くを知り且つ報 かし、誰も感覚的経験を全然除外して快または不快だけに注意することはできなかつた。とはいえ、快または不快 の函数であるからである。 そうして若しこの解釈が正しいとするならば、彼等が観察したのは感覚としての感情ではなくて心理的意味として いるかということである。それ等が一種の「明瞭性 clearness」を意味していることは確実であろう。 「明瞭性」は決して「属性的明瞭性」でないことも確実であろう。というのは、被験者の報告にもあるように、 一方、内観報告を吟味して見ると、被験者たちは一様に、全経験のうち感情だけに注意を向けることは不可能で 観察の下に明白となる (stands up)。被験者のすべては快も不快も観察することができた。 しかし、そ

るい圧、不快の場合にはにぶい圧 ネーフは、感覚的経験が快または不快になると経験全体が変化し、そこに或るものが―― ――が附加されることを認め、快と不快をそれぞれ明るい圧及びにぶい圧と同一 ·快の場合には明

感覚とするネーフの結論を認容したか了解に苦しむものである。(19) 快は明るい圧及びにぶい圧に同伴するという見解を表明したに過ぎない。いずれにせよ、快・不快とこれ等の圧覚 照され度い。終りに、筆者は、ティチナーが何故に属性的明瞭性を欠除することが実験的に証明された快・不快を するには、前に紹介した筆者の実験結果その他いろいろの根拠があるが、それ等については嘗て発表した拙稿を参 あつて、明るい圧とにぶい圧とはそれぞれそれ等の担い手であると考えるのである。快・不快を意味であると主張 との間に密接な関係のあることは動かすことのできない事実であろう。そうして筆者は前節で述べた考察をも参照 視したのであるが、他方、彼の追試を行つたハントは快・不快とこれ等の圧覚との間に高い相関を得、単に快・不 して、その関係を意味とその担い手との関係と見るのである。換言すれば、快と不快とは心理学的には「意味」で

#### 参考文献

| 2                            | 1                              |
|------------------------------|--------------------------------|
| 3                            | Titchener, E. B. A             |
| =                            | H                              |
| •                            | Ä                              |
| Α                            | A                              |
| Beginner's Psychology, 1915. | Text-Book of Psychology, 1910. |
|                              |                                |
|                              |                                |

σ ,, Systematic Psychology: Prolegomena, 1929.

4 ,, The Psychology of Feeling and Attention, 1908.

5 ,, Amer. Jour. Psychol., 23, 1912, 165.

ω Wundt, W. Grundriss d. Psychologie, 1896.

, " Grundzüge d. Physiol. Psychologie, 3te Aufl., 1893.

∞ Ziehen, Th. Leitfaden d. Physiol. Psychologie, 1906.

on Kuelpe, O. Grundriss d. Psychologie, 1893.

Bourdon, B. La sensation de plaisir, Rev. philos., Sept., 1893.

Frey, M. von Die Gefühle, 1894.

Beebe-Cenier, J. G. The Psychology of Pleasantness and Unpleasantness,, 1932.

Ruchmick, C. A. The Psychology of Feeling and Emotion, 1936.

Gardiner, H. M., Metcalf, R. C. and Beebe-Center, J. G. Feeling and Emotion: A History of Theories, 1937.

Koch, B. Experimentelle Untersuchungen über die elementaren Gefühlsqualitäten; 1913.

See Nakashima, T. Amer. Jour. Psychol., 20, 1909, 157-193.

Yokoyama, M. Amer. Jour. Psychol., 32, 1921, 357-370.

Nafe, J. P. Amer. Jour. Psychol., 35, 1924, 507-544.

" Amer. Jour. Psychol., 39, 1927, 367-389.

The Sense of Feeling in The Foundation of Experimental Psychology, 392-413, 1929.

Hunt, W. A. Amer. Jour. Psychol., 43, 1931, 87-92.

Young, P. T. Amer. Jour. Psychol., 38, 1927, 157-193. Converse. E. Amer. Jour. Psychol., 44, 1932, 740-748.

Boring, E. G. The Physical Dimensions of Consciousness, 1933.

25

横山松三郎「感情の本質に関する一考察」心理学論文集(日本心理学会第一回大会報告)三〇―三三。昭和三年。 其他、「ティチナーの感情論」の章に引用されている著者及び彼等の著書・論文等に関しては、文献4の末尾を見よ。

註

本稿では感情として快及び不快のみを扱う。

1

2 ツィーエンは、刺激強度、 感覚強度及び感情の強度の間の関係を次のような図で示している。図は一九二〇年版の Leit3

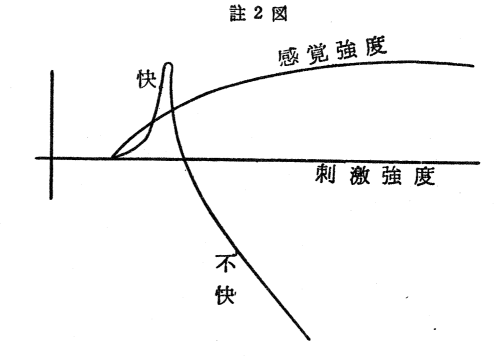
此処の記述は Text-Book, p. 234 によつた。

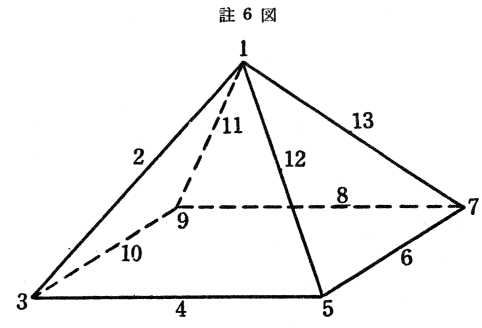
ティチナーに於ける感情の概念

特に名が書いてないものは Anon. としてある。

次の記述では、先ず最初に一つの基準を挙げ、次にそれに対する諸家の「評」を掲げた。評者の名は各文の末尾に記した。

faden, p. 242 以よる。





Tickle 1.

- 2. Bright pressure
- Strain 3.
- Dull pressure 4.
- Neutral pressure 5.
- Heat 6.
- Prick 7.

- Clear pain 8.
- 9. Ache
- 10. Drag
- 11. Quick pain
- 12. Contact
- 13. Itch

- 5 コッホの原著が手元にないので Beebe-Center の記述によつた。
- 6 明るい圧 (bright pressure) とにぶい圧 (dull pressure) の性質と他の触覚の性質との関係を、ティチナーの触念字塔 (A touch pyramid, Amer. Jour. Psychol., 31, 1920, 212-214) を借りて図示すれば註6図のようになる。
- 7 その後コンヴァースがハントの追試を行つたが、感情と圧覚との相関はあまり高くなかつた。
- 8 ボーリング (文献 24 第 19 頁) も "Titchener could conclude (posthumously, 1929) that introspective psychology deals solely with sensory materials." と書いている。
- 10 9 ここにいう「属性的明瞭」と「認識的明瞭」は、それぞれデカルトの「判明」と「明晰」に対応すると見て差支えなかろう。 であるが)という語を用いずに dominant とか stands up という語を用いたことは注目に値する。 尚、ネーフが感情の「明瞭性」について記述する場合、決して clear とか vivid(両方とも属性的明瞭性を現わす言葉
- もつとも、意味を捨象した実存的経験だけを扱うティチナーの実存心理学は、意味としての感情をその担い手である感覚 によつて記述するのだといわれればそれまでであるが。