| T'0              | ナントの哲学やナナシの内                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Title            | カントの哲学的方法論研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Sub Title        | The study of Kant's philosophical methodology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Author           | 山本, 万二郎(Yamamoto, Manjiro)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Publisher        | 三田哲學會                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Publication year | 1952                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Jtitle           | 哲學 No.28 (1952. 3) ,p.37- 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| JaLC DOI         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Abstract         | (1) Introduction "Critique of pure reason" as Philosophical Methodology The critique is not a system, but a methodology. It is the propaedeutic to the transcendental philosophy as a system. The transcendental philosophy is the essential core of metaphysics as a science. Kant Wishes to establish metaphysics as a science ultimately. Thus the critique means the. methodology of metaphysics as a science ultimately and that of the transcendental philosophy directly. Namely it is the philosophical methodology, and not the scientific one. The philosophical methodology consists of three parts-the fundamental method, the method of recognizing objects and the method of forming a system. (2) The critical method as the fundamental method The fundamental method is the one upon which we must ultimately demand in order to construct philosophy. According to Kant, in philosophy we must first ask about the possibility of cognition, before we try to recognize any object. That means the critique of the faculty of cognition, self-critique, or reason. Namely self-cognizance or reflexion of reason means "Critique of pure reason" itself. Thus the attitude of critique as self-cognizange is the most fundamental method. (3) Reduction as the procedure of the critical method Critique means self-cognizance, As selves go diverse, there arise different standpoints. Therefore critique first means ultimately to deepen the self-range. And then it must look into the self froth the standpoint of the self that it talkes for the most fundamental one. But these two apparently different procedures really mean only the two faces of one proceeding-self-cognizance. Thus I think the ultimate deepening of self-range as self-cognizing in this meaning is to be called. "Reduction." The critical method can be first realized by means of the procedure of reduction. (4) The transcendental method as the method of reogarizing objects -the critical method and the transcendental method Critique is the self-cognizance of reason. In other -words it is the critique of co |
| Notes            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Genre            | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| URL              | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00150430-00000028-0037                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

# カントの哲学的方法論研究

山本万二郎

## 哲学的方法論としての批判

を意味する。 の可能性を検討することであるが、 であることは、誰三 の方法論であるかについては、必ずしも明確ではない。カントによれば純粋理性の本来の課題は、先天的綜合判断 純粋理性批判がそれ自身完結せる学問乃至体系ではなくして、 かくてカントは純粋数学及び純粋自然科学の可能性に関する二間を発し、 カントの言によつて明らかである。然しその体系が何を意味するか、換言すれば批判はいかなる学問 そのことは同時に、先天的な対象認識を含むあらゆる学問の可能性を論ずること かくる体系への準備であり、予備学であり、 更にそれと関聯して、素質と 方法論

て後両者が取扱はれてゐる。然るに元来その中前者は科学に関するものであり、 何 それ故批判はこの四つの学問への方法論を含むものと解される。即ち感性論と分析論に於て前両者が、 れに重点をおくかによって、 批判の見方が異つてくる。 後者は哲学に関するものである。そ 弁証 に於

カントに於ては両者を区別してゐると解される点もあるが、余り両者のけぢめはハツキリしてゐない。即ち各前間

の解答が次間解決への途となり、それらは一連の系列をなして、一つの批判乃至方法論を形成してゐる。

的方法論と解される。これに対し他方に於て、たとへ前者が基準であるとはいへ、後者特に第四間への解答を目指し 然し一方に於て前者が批判の基準となつてゐるのは事実である。それ故そこに重点をおく時、カントの批判は科学

てゐることも亦事実である。それ故そこに重点をおく時、哲学的方法論と解される。

得ないが、第一版の序文や緒論建築術及び「反省」の所説を見るに、たとへそれが先験哲学と同じものではないにせ る原理の体系であると解してゐる。先験哲学が学としての形而上学と如何なる関係にあるかについては、容易に断じ 然るにカントによれば、純粋理性批判の企つべき学問の理念は先験哲学であり、先験哲学とは、純粋理性のあらゆ

よ、先験哲学は少なくともその中核をなす部門であることは明らかである。誰ニ

**これを以て見ればカントの批判の真意は、科学的方法論にあるのではなくして、寧ろ先験哲学を目指す哲学的方法** 

論にこそあるものといはねばならぬ。

、元来科学的方法論も亦科学そのものではなくして、科学の根柢を検討するものである限り、哲学に属するものでは る限り、自らの方法論を必ず要求するのである。前述の如くカントに於ては、この両者の区別が必ずしも明確でな あるが、哲学そのものに関する方法論としての哲学的方法論とは厳格に区別されねばならぬ。元来哲学も亦学問であ い。それ故「カントは哲学について哲学してゐない、批判主義には哲学の論理学がない」といはれるのである。

二版の序文、緒論及び方法論に於て述べられてゐるといへる。従つてそれらを重点として「批判」を見やらとするの。誰一四

然し批判の中に於てかくる哲学的方法論について全然言及してゐないわけではない。それは主として第一版及び第

である。而して科学的方法論については、必要以上には触れないでおく。

尙以上により批判の所論を方法論上より区分すれば次の如くである。

序 文(第一·二版)—

一哲学的方法

論 """"

論

"

**万 析 論** 自然科学的方法論——

数学的方法論——科学的方

法

方 法 論---

.証

諭

形而上学的方法論

-哲学的方法論

(これは概略の区分であつて、詳細な規定は「九」に於て行われる。)

註 なくとも純粋理性の規準への準備である。規準とは、それに従つてとにかくいつか純粋理性の完全な体系が 所のものである。」(傍点筆者) 拡大に於て成立するか又は単なるその限界づけに於て成立するか、いづれにせよ― カントによれば、「それ故かゝる批判は機官への出来るだけの準備である。而して若しこのことが達成されないとすれば、少 -分析的並びに綜合的に提示され得るであらら 純料理性の認識の

A、第二版をBとし、頁はテキスト頁を示す。)

(A. S. 12 B. S. 26 テキストはアカデミー版を用ふ。

同版では第二版は第三巻、

第一版は第四卷に納められてある。

第一版を

なられ原理の総体であらう。 更に機官については、「純粋理性の機官とは、 あらゆる純粋認識を先天的に獲得し而して実際に成立せしめるためには、 かゝる機 官の詳細な使用が、純粋理性の体 系を生ぜしめるであらう」(A. S. 11, B. S. 25-26)とい 從はねば

これを見れば、 批判は直ちに体系の準備であるよりも尚、その中間にある機官又は規準と機官を経て始めて体系に達するといはね

(Vaihinger: Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Bd. I, S. 459-460)

る学問は教説ではなくして、単に純粋理性の批判とのみ名づけねばならないであらう。J(A. S. 11, B. S. 25, B. S. 869) 「我々は純粋理性の単なる評価の学、即ち純粋理性の起源と限界との学を純粋理性の体系への予備学と見做すことが出来る。

「批判は方法の論議であつて、学問の体系それ自身ではない。」(B. S. XXII)

社四 B.S.19

註元 B. S. 20

武六 B. S. 20—23

出口 B. S. XXVI, XXXI

確でないことを示すものである。 S. 752ff.) は方法論的にも両者の相違することを示してゐるが、それらが一連の批判を形成することは、その自覚がいまだ明 自然科学の実験に対して 形而上学の実験を区別すること、 (B. S. XVIII Anm.) 数学的認識と哲学的認識とを区別すること

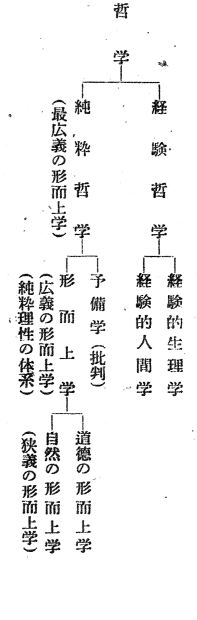
形而上学的認識の不妥当なる論拠として、科学に於ける如く感性的直観の与へられないことを挙げてゐる。

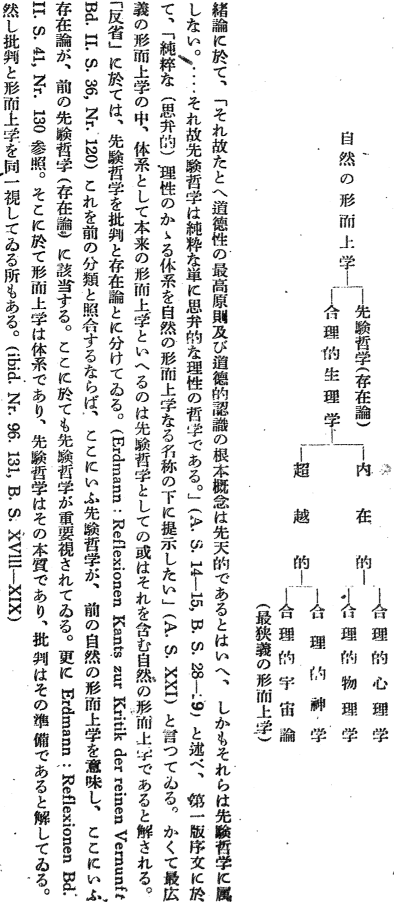
neueren Philosophie, Bd. 4, Kant I. S. 364) これについては尚フィッシャーの書を参照。そこに於ては数学を以て形而上学の基準と解してゐる。(K. Fischer: Geschichte der

註一○《第一版序文に於て、「批判とはそれ故形而上学一般の可能又は不可能の決定であり、形而上学の源泉並びに範囲の限界につい ての規定であつて、しかも一切を原理から行ふものである。」(A. S. XII) となし、数学や自然科学は手段として高い価値を有す るにせよ形而上学こそ人間理性のあらゆる開発の完成であると解し (B. S. 878—9)、 更に批判の分身である「序説」が「将来学と して現はれ得べき一切の形而上学への序説」であることによつて明らかである。

出 | A. S. 13, B. S. 27

建築術に於ける哲学の分類は次の如くである。(ファイヒンガーによる。)





かくて最広

ブッヘナウによれば、学としての形而上学と先験哲学とは同一のものに属すると解される。

蓋し彼によれば、

「今や我々は形而上

る。二〇五 而上学は対象についてではなく、認識について論究するものである。」(九一)「形而上学は純粋理性の哲学である。」(一○九)「そ der Kritik der reinen Vernunft, 1914, S. 23) 而して彼はその論拠として、カントの「反省」より次の文を引用してゐる。「形 れは経験的 原理によらずして合理的原理に従つて、純粋理性の対象又は純粋理性による経験の対象について 論究するものであ 断の可能性の問題は、学としての形而上学の可能性の問題と根柢に於て同一である」からである。(Buchenau:Grundprobleme 学の下に、先づカントと共に、数学と自然科学そのものの原理の学以外の何ものをも理解しやうとは思はない。それ故先天的綜合判

五)を挙げてゐる。この点は右の分類図に於ても既に祭せられる所である。 上学は合理的宇宙論と自然的神学とより成る。前者は自然と自由との一つの部門を有し、それくくの先天的法則を論ずる」(一二 然し彼は同時に、カントが形而上学を別の意味にも解してゐることをも述べてゐる。即ち同様に「反省」に於ける、「本来の形 而

而上学を先験哲学と同一視すると共に、他方同時にそれ以上の内容を含めて解してゐる。(Max Wundt:Kant als Metaphysiker, かくて形而上学は先験哲学と全然同一とも解し得ないと思はれる。マックス・ヴントにも同様の見解がある。即ち一方に於ては形 1924, S. 199, 376, 193)

| S. Marck: Kant und Hegel, Eine Gegenüberstellung ihrer Grundbegriffe, 1917, S. 7 序文を重視してゐるものに、マックス・ヴント及びブッヘナウがあり。前者は方法論をも重視してゐる。

Max Wundt : Kant als Metaphysiker, S. 190. 191, Buchenau : Grundprobleme der Kritik der reinen Vernunft, S.

## 二 哲学的認識と哲学的方法論

る。それでは哲学的認識とは何であらうか。 らかにしなくては、その方法を明らにすることは出来ない。カントによれば哲学とはあらゆる哲学的認識の体系であ 哲学的方法とは哲学に到達し、哲学を建設せんとする方法である。従つて先づ哲学とは如何なるものであるかを明

カントによれば、哲学的認識は先天的な理性認識であつて、 経験的認識ではない。即ちその概念を経験から得るや

験からその範型を借りることなしに、 に提示することである。 らな認識は哲学的認識に相応しない。 とは異る。 哲学的認識は前者であり、 それ故そとには非経験的直観乃至純粋直観が要求される。 即ち先天的に直観的に三角形を構成する。 後者は数学的認識である。 然るに理性認識といつても、 概念を構成するとは、 概念からの理性認識と概念の構成からの この様な認識仕方は哲学的認識にと 例へば三角形の概念に対し何等経 概念に対応する直観を先天的 IJ! 性認識

かくて哲学的認識は、 その概念を経験から得ることも、 亦逆に先天的概念を直観的に構成することも出来ないとす つては不可能である。

合のみを含むか何れかである。 的実質を先天的に表象する唯一の概念である故に物一般の概念とい によつて始めてあらゆる経験的認識の綜合が可能となるのである。 方それが認識である限り、経験的直観に関与するものでなくてはならないのである。 後者のみである。 れるからである。 れば、どこに成立の余地があるであらうか。 から与へられるものでもなければ、 元来あらゆる我々の認識は結局可能的直観に関係するのである。 単に経験的直観の綜合のみを示すのである。 即ち哲学的認識は、 そこで先天的概念は、 前者は概念の構成による数学的認識であるとすれば、哲学的認識として可能 経験的直観そのものを示すものでもない。 一方先天的な理性認識である限り、 かくて可能的経験の先天的な綜合の原則が哲学的認識なのである。 既にその中に純粋直観を含むか、 それ故か」る概念による綜合的命題は、 何故ならば可能的直観によつてのみ対象は与へら はれるが、 例へば実在性、 或は先天的に与へられない可能的経験の綜 純粋な概念によるものであると同時 それは先天的であると共に、 それは経験的直観にも純粋直観にも与 実体、 然しかくる概念的認識 力等の概念は、 経験的綜合の規則又 現 単に 即ちそ 黎 0 領域 0 K 経 経験 経 他 仕

題は先験的といはれる。それ故哲学的認識はかゝる先験的な概念及び命題の認識に外ならない。 は原則のみを生するのである。而してこの様に先天的には決して直観され得ない様な物一般に関する概念及び綜合命 而してそれは数学の

直観的認識に対して、論証的認識といはれる。

的統一を有しなくてはならぬ。体系とは多様なる認識の、理念の下に於ける統一である。理念とは全体の形式につい ての理性概念であつて、その下に於て多様の範囲のみならず、 然るにかゝる哲学的認識も雑然たる集積であつては、決して学問といふことは出来ない。 部分相互の位地も亦先天的に定められるのである。 学問であるためには体系

かくて哲学とは先験的認識の体系であることとなる。

用である。即ち理念なる理性概念を内在的乃至主観的に使用せずして、超越的客観的に使用する所に、 よる論証的理性使用であると共に、他方に於て従来の形而上学に於ける如く理性の超越的使用ではなくして內在的使 然るにか」る哲学的認識は、 上学が成立するのである。それ故彼の哲学的認識は、誰一〇 前述の如く一方数学的認識が概念構成による直観的理性使用であるのに対し、 先験的認識として、 か」る超越的認識から区別されるので 従来の誤れる 概念に

性の自己認識であり、 て始めて哲学的認識も可能となるのである。 かくて哲学的認識を全りせんがためには、 それこそ批判といふことに相応するものといはねばならぬ。 先づ理性使用そのものから決めてゝからねばならぬ。 か」る理性使用の検討は、 理性自らの検討に外ならない。即ちそれは理 かくる決定を俟つ

認識としての批判の意味を追究して、その根柢的な態度を定め、次に先験的認識を対象として、それを如何に把握す 以上 の如く哲学的認識の性格を検討することによつて、その方法論の全貌を素描することが出来る。

的根柢法としての批判法であり、 べきかを検討し、 更にかりる先験的認識をいかに体系的に組織すべきかの方法に論及しなくてはならぬ。 第二は対象認識法としての先験法であり、第三は体系形成法としての分類法と要請 第一は哲学

法である。

註一 B. S. 866

Ś 741, Ś 両者の区別については特に B. S. 755—766 に於て定義、公理、 明示的論証に関して述べられてゐる。

出 B. S. 747—8

註四 B. S. 748

語: B. S. 750

Ϋ́ ŵ 748, 750 前者に於て綜合命題が、後者に於て実在性等の概念が先験的と呼ばれてゐる。

「概念による論証的理性使用と概念の構成による直観的理性使用との間に、 いかに重大な区別が存するかを、 前述の例によつ

て明らかにしやうとした。」(B. S. 747)

単なる概念による、それ故論証的な綜合的認識は先験的命題である。蓋しそれによつて始めて、 一が可能となるが、それによつて如何なる直観も先天的に与へられないからである。」(B. S. 750) 経験的認識のあらゆる綜合的統

実であらうとも。」(B. S. 712). 先天的概念からは (論証的認識に於ては)決して直観的確実性は生ずることが出来ない、 たとへその判断がいかに必当然的に確

証八 B. S. 860

註九 B. S. 352—3, 365

註〇 「それ故純粋な理性概念の客観的使用はいつも超越的である。 しかるに純粋理性概念の使用は 本来いつも内在的でなければ

ならぬ。 蓋しか」る概念は可能なる経験にのみ自らを制限するからである。」(B. S. 383)

註一 B. S. 352

## 三、根柢法としての批判法

**根柢法とは、その哲学が成立するために、究極に於て拠り所とする態度乃至方法である。** 

以上によつてカントの哲学的意図は先験哲学或はそれを通して形而上学の建設にあること、それには批判が先行し

なくてはならぬと考へたことは明らかである。それでは批判とは如何なることを意味するのであるか。

独立して、到達せんと努力するあらゆる認識に関する、理性能力一般の批判をいふのである。」即ち「批判は先づ自 第一版序文によれば、「純粋理性批判とは、本や体系の批判をいふのではなくして、純粋理性があらゆる経験から

然の形而 上学の可能性の源泉と制約を示し、全く雑草繁れる地盤を清め地均らししなければならないのである」が、 と理性とがあらゆる経験から離れて何を又どれだけ認識することが出来るか」を主要問題として

間はなければならないのである。

そのためには

一悟性

り、あらゆる先天的認識の価値又は無価値の試金石を与へる筈だからである。」 名づけられるのは、「それが認識そのものの拡大を意図するのではなくして、 単に 認識の是正のみを意図するのであ **識はいかなる範囲と妥当性と価値とを有し得るや」を問はなければならないのであつて、かゝる考察が先験的批判と** 叉緒論によると、「いつたい悟性はいかにして総べてのか」る先天的認識に到達し得るか、「而してか」る先天的認

ふことであり従つて批判とは認識能力としての理性が自らの権能を反省することに外ならぬ。それ故カント自身も、 理性のあらゆる仕事の中で最も困難なものは自己認識といふ仕事であるが・・・・それこそ純粋理性批判そのものに外 要するに哲学は対象の認識に向ふ前に、先づその可能性について問はなければならないのである。それが批判とい

ならぬ。従つてカントに於て哲学の根柢法は自己認識即批判法であるといはねばならぬ かくて哲学は認識能力としての理性の自己認識から出発しなくてはならないのである。 それが批判といふことに外

必ずそこから始めなければならぬ。それ故批判法を一般に哲学的根柢法といつても差支へないと思ふ。 最も広い意味で観ることである。 を観なければならぬ。 然しこのことはカントに於てのみならず、哲学一般についてもいひ得ることである。蓋し哲学は学問である限り、 而してそれ以上根柢的な方法はあり得ないからである。 然るに如何なるものを観るにせよ、 観られるものに向ふ前に先づ観るものそれ自ら 哲学が根柢的な厳密な学問である以上

が明確に方法として自覚されたのはカントに於てである。

註一〇 系統を引くものはアウグスティヌスであり、それらの思想を近世に於て生かしたものがデカルトである。 るまで脈々として生きてゐると見ることが出来る。 のはソクラテスに於てであり、 勿論かゝる自己認識としての批判法が哲学史上常に自覚的であつたとは言ひ難い。然しそれが最初に明確となつた それを継承したものはプラトンである。中世は独断論的であるとはいへ、 かくて発見された批判法の精神は更にカント以後現代に至 しかしそれ か」る思想

にフッセルの 於ては、いまだ自己は実体化され、その限り客体的である。 È トに於て始めて先験的自我なる理性と解された。かくてカントに於て主観化されたが、いまだ充分主体化されず、 体化されて来たのである。 かし 同様に観るものから出発するといつても、 純粋意識或は現象学的自我、ハイデッガーの現実存在を経て、ヤスパースの実存或は包越者 に かくて観るものがいかに解されるかは一様でないにせよ、 その観るもの自身が如何に解されるかは一様でない。 ロック、 ヒュームに於ては心理学的自己と解され、 いつも観るもの自 身に還つ デカル Ŧ つて カン トベ 更

学的解釈法も、 そとから見やうという見方とそ、 ヤスパースの実存自覚的方法も、 哲学の根柢的方法なのである。 何れも批判法の展開に外ならないのである。 それ故フッ セル の還元法、 イデ . " Ħ 1 (1) 現象

ならぬ。従つてそれ自ら批判され超克されねばならぬものである。然しかゝる歩みを、 識の横に縦に追究して次第に深められて行く歩みである。 して究極の自己に至り、そこに於ける自己認識を達成せんとする方法的歩みを意味するのである。 自己の立場に於て行はれるのであり、 ント的自己認識のことである。然し本来の意味での批判法とは、 かくて自己認識としての批判法は、 自覺的に試みたのがカントであるといへるのである。ここにカントの哲学史的重要性を見ることが出來るので それ故に哲学一般の根柢法といひ得るのであるが、 経験的心理学的自我から、 従つてカントの自己も亦既に途上に於ける一つの立場に外 か」る各段階の自己認識の系列を更に批判的に追究 実存的主体に至る各系列の各段階に於てそれぞれの 一つの段階に於てであるとは 狭義に於ける批判法とはカ 即ちそれは自己認

出 A.S.XII

A. S. XXI

HIII A. S. XVII

脳四 A.S.3-4, B.S.7

出H A. S. 12, B. S. 26

武六 A. S. XI—XII

であるといふ理由にならない。その関係がいかに密接であるとはいへ、認識それ自身が実践ではない。更に方法的にも実践が認識 で哲学が実践に根ざし、 最近哲学的認識を実践と結びつけて說く傾向が強い。 人生に究極するといふことは充分認めなくてはならぬ。 勿論一面に於て哲学といふものと人生との関係の密接なこと、その意味 然し他面に於てそれによつて哲学的認識が実践的

デメをはつきりつけておく必要があるのである。(拙著「哲学概論」緒論第四節参照) るといふこととは異ることに注意しなくてはならね。決して両者が無関係であるとも、理論が実践に終始しないともいふのではな 問であり理論である限り、究極的に観ることに於て成立する。唯それが観ることに於て成立するといふことと、観ることに終始す い。それどころか実践に生れ、実践に死すものであり乍ら、しかも学問は理論の中に成立するといひたいのである。その關係のケ にとつて重要な緊密な関係にあることも認められる。然しそれだからといつて両者を決して同一視することは出来ない。哲学は学

**詮九** フッセルによれば、先験的といふ用語はカントによつて用ひられる様になつたのであるが、その真意は寧ろデカルトに近く、 **註八 カントの批判的方法を、精神の自己認識として強調するものは、キューネマンであるが、彼によれば批判主義は現代のプラト** その意味する所は、あらゆる認識形成の最後の源泉へ間ひ戻る動機即ち認識するものの自己自ら及び自己の認識生活への自己省察 の動機であると解してゐる。(Philosophia, Vol. I. 1936, Husserl: Krisis der europäische Wissenschaften, S. ソクラテスが批判的であつたことについては、カシト自身も指摘してゐる。(Erdmann: Reflexionen, Bd. 2. 1884, S. 44, Nr. 148) 方法の側面からいへば「ソクラテス」を意味すると解してゐる。(Kühnemann: Kant. Bd. 2. 1924, S. 69—70) フッセルがここで先験的といつてゐることは、本稿で批判的といつてゐることを意味してゐることは、右記文中に於て察せられる 主義であり、プラトンはソクラテスから生じ、しかもソクラテスから生じたといふことに於てのみ理解される。従つてカントは

量|〇 Kühnemann; Kant, Bd. 2. S. 71

であらら。(両者の関係については後述。」)

これらの方法が何れも根柢に於て批判的であることの理由は、次節に於て批判法の手続に**関係**して論**述**する。

# 四 批判法の手続としての還元法

然しそれを貫ぬくものがなければならぬ。 か。その拠つて立つ自己の異るに従つて、そこに到達する手続もその内容的規定に於ては、それぞれ異るものである。 **根柢法は自己認識としての批判法であるが、それではかゝる自己認識は如何なる手続によつて行はれるの** 批判とは裏返へしをすることであり、 ひつくり返へして見ることである。

即ち自己に関して根柢に帰へるといふ意味であるから、その手続を還元法と名づけることが出来やう。

そこで先づ還元法と通例いはれてゐるものについて検討する。而して還元法の真意をとらへることによつて、批判

法の手続を還元法と名づけることの正当なることに論及しやらと思ふ。

ese) である。帰納法は部分から全体へ、演繹法は全体から部分へ推論するが、還元法は帰結より理由乃至根拠へ推 外のものを補助的方法とする。帰納法の本質は分析、演繹法の本質は綜合であり、還元法の本質は自律命題(Autoth-のに対し、 論するものである。 よれば学問は現実科学と数学と哲学とに分たれ、それら、帰納法、演繹法、還元法を特有のものとなし、 するものである。前に還元法の本質は自律命題にあるといつたが、分析命題に於ける主語と述語とは全体と部分との。

 遍化は真理の体系の領域の中にある。哲学とはあらゆる学問の最後の論理的前提を研究せんとするものであつて、還 共に他方それは帰納法と同様に普遍を求めるのであるが、帰納的普遍化は現実の領域の中にあるのに対し、還元法的普 となる様な命題をいふのであるが、 元法とは或る真理から出発して、あらゆる真理の普遍的規定に推究し遡ることによつて、 しないやうな命題に到るのが、 還元法を哲学特有の方法と解するものに パウラー(Pauler) 及びヌツビドゼ(Nuzubidse)がゐる。 論理的先行者を求めるのであつて、後者が前進的思考法であるのに対し、それは遡行的思考法である。 綜合命題に於ける両者は或る外的関係に立つのに対し、自律命題とは、その述語が主語の妥当性の前提 即ちそれは次第に普遍的命題へ遡行するのである。従つてそれは一方演繹法が常に帰結を求める。 還元法であり、 かゝる関係を遡行して、最早や自己の背後に、 かくて到達せる命題が自律的命題であり、 論理的に支へられる様な命題を有 論理的根本原則に達せんと 論理的原則がかゝるもので 各自それ以 パウラーに

と解する。

ものとしないのである。彼によれば還元法とは証明を行ふことに関係することではない。それ故その目的は最早それ あり、 真理」は単に他の真理と相争ふものである。そこで「真理自体」は対象存在であると同時に表象存在である所の超対真理」は単に他の真理と相争ふものである。そこで「真理自体」は対象存在であると同時に表象存在である所の超対 を要求する。そこに超対立的真理自体の領域が確認されるのである。即ち彼によれば真理には三つの種類即ち「真理を要求する。そこに超対立的真理自体の領域が確認されるのである。即ち彼によれば真理には三つの種類即ち「真理 還元法の求める所は、 以上の確証を必要としない様な命題を発見することではない。 結すべき性質のものである。 認識論的領域であり、「我々の真理」 立的立場であつて、真理論の領域であり、「我々に対する真理」は表象と対象との対立関係に於て成立つのであつて、 に対し後両者は対立的領域にある。その中「我々に対する真理」 自体」、「我々に対する真理」、「我々の真理」がある。「真理自体」はあらゆる対立を越える前論理的領域である。 ことである。認識現象に於て我々に差迫つてくるこの方向の二重性は、認識の触れる領域の性質をよく考慮すること した最も重要なことは、 ずるのである。 的真理であつて、 然るにヌツビドゼによれば、同じく還元法を以て哲学的方法と解し乍らも、パウラーのそれを以ていまだ根柢的の そこに到る方法とそ真理論的還元法なのである。 その途は自律的命題にまで進むのではなくして、それをつきぬけて行くものである。 それに対しては論理学的な途が通ずるのではなくして、真理論的 (Aletheiologisch) な途のみが通 論証を超える領域を意味するのである。即ちその求める所は自律的命題ではなくして、 この途が二つの方向を持ち、 かくて論理学も認識論も真理論の下に従属するのである。 は積極と消極との対立を有する論理学の領域であつて、 一つは論理学の領域に、 自律命題もいまだ論証体系の一環であるが、 は把握さるべき対象と相争ふものであり、 他の一つは真理論の領域に導くといふ か」る真理論とそ第一哲学で それは真理論に於て完 パウラー 彼のいふ 「我々の 超対立 の見逃 それ

彼は還元法を三段階に分け、 カン トの哲学的方法論研究 論理的、 現象学的又は本質的、 哲学的となし、それら一の代表者としてシグワルト、

くして、哲学的ならんとし乍らいまだそれに達せず、シグワルトの代表する論理的領域に留まるといはねばならぬ。 還元も同様であつて、それも亦真理論的領域に於て完成すべきものであり、哲学的還元法をとるパウラーは前述の如 かくて真に哲学的還元法といはれるのは前述の如く超対立的な真理論的還元法に帰するのである。而してカントも亦 フッセル、パウラーを挙げてゐるが、現象学的還元は対象との対立領域としていまだ認識論的領域に帰着し、

認識論的領域にあつて、 要するに彼の説く所は、一方パウラーと同様に飽くまで帰結より理由への遡行法としての還元法を哲学的模柢法と 真理論的立場にまでは踏み切れずにあると解するのである。

世四

して認めると共に、他方パウラーの立場はいまだ対立的論理的領域であるとして、それより進んで認識論的 く、更にそれより進んで超対立的真理論的領域にまで還元しなければならぬとするのである。

かくて到達せる真理論的領域は、 (Erkenntnis) の三契機即ち認識の課題、本質、構造-超対立的領域として、一切の認識を超えるものの如くである。然るに彼によれば ――は認識実質の全体をなす要素である。最初のものが認

目的であると解されるであらう。そこに於て認識論は究極するのである。 との様に見てくると真理論も広い意味での認識論(Erkenntnislehre)に属し、 寧ろか」る認識論の出発点であり、

かくて哲学的還元法はパウラーの論 理 的 見 解から、ヌツビドゼの真理論的性格を有する認識論的見解にまで深ま 要するに還元法は認識の根柢にまで遡らんとする手続きであると解される。

域それ自身は主観乃至自我から独立的であるとしても、その領域から領域へといふことそれ自身、詳言すれば一つの 勿論彼等のい ふ所は対象論理的傾向が強く、 還 元といふことは領 域から領 域への遡 行と解される。然したとへ領

領域から他の領域へ向を変へるといふことは、やはり見るものとしての自我の問題である。厳密にいへば領域から領 としての還元法は当然認識の問題、 域へといふことは、 ボルツァーノやマイノングに於て明証や仮定 (Annahme) を忘れることが出来なかつたのである。従つて根柢的方法 で最も根柢的といふ時、必ず認識の問題、 ふことの本来の意味がある。 客観的な領域それ自身の移行ではなくして、それへの向ひ方の移行に外ならない筈である。 かくて批判法といふものの手続として還元法をとるといふことが出来るのである。 自我の問題について最も根柢を探るといふことになるのである。 自我の問題に帰着せざるを得ないのである。それ故対象論理の側に於ても ととに批判とい

去つて本質的領域に進み、次に先験的乃至超越的還元によつて超越的本質を括弧に入れて內在的本質の領域に到る。 る。その到達点は同様であるがその中間層は前途に於ては本質学であり、
世一七 それが純粋意識として現象学の本来の領域である。他方は先づ超越的還元を行つてから次に本質的還元を行ふので へ領域から領域へであるとはいへ、それは必ず自我の移行であることを示すものはフッセルの還元法である。フッセ にせよ到達点は純粋意識であつて、それは現象学的領域への還元であると同時に、経験意識から純粋意識への還元で ル に於ては自然的立場から現象学的立場への移行即ち還元に二途あり、一方は先づ本質的還元によつて経験的領域を さて彼等は対象的な領域から領域への移行而して更に超対立的領域への遡行を示すのであるが、それに反し、たと 後途に於ては現象学的心理学である。 何れ

あることを示してゐる。而して後に彼はかゝる純粋意識の領域をモナド的自我の領域と呼んでゐる。 本宗のものとして、前者がそれに伴ふのであるが かくて還元法は一方領域的に究極的遡行を意味すると同時に、 ---といふこの両性格を有することが解る。 他方それは必ず自我の遡行を伴 À 否寧ろ後者を

フッセルは、 前述の如く先験的といふ用語はカントに始まることを指摘し、現象学的領域を先験的と名づけてゐ

たのは、カント哲学の研究の結果なのである。ことに両者の思想的つらなりを見ることが出来やう。 る。従つて彼に於ては還元によつてかゝる先験的領域に到達するのである。然るに彼がかゝる還元の思想に想ひ到つ の還元法をカントの批判法乃至批判的精神との関聯に於て見ることも敢て不当ではないといへるかと思ふのである。

(還元法を先験法或は演繹法と同一視するのではない。)

的なるもの の移行を、後にフッセルの還元法に於ける括弧法に暗示を得て、孤立化的方法と名づけ、それを一般に拡大して質料の移行を、後にフッセルの還元法に於ける括弧法に暗示を得て、孤立化的方法と名づけ、それを一般に拡大して質料 リッケルトはいふまでもなく批判論の立場に立つものであるが、彼が「認識の対象」の中に於て試みた主観三様態 リッケル から形式的なものの摘出法とまで解したが、これは、 トの批判法から現象学的方法への架橋を示すものであらう。 フッセルの還元法がカント主義への接近を示すのに

る。 方法との関係を見ることが出来る。 を地盤として、 はフッセルの還元法が直接的と解されるのに対し、 ナトルプの再構成的方法は、一般に認識が客観化乃至構成的であるのに対し、かゝる客観化的方向とは逆に、 ここにもリッケルトとは別にナトルプ自身も言ふ如く新カント学派乃至カント的方法と現象学派乃至フッセ 主観化の方向をとるものであつて、それによつて純粋意識の領域に迫ることが出来るのである。 媒介的無限遡行的である。而してそれこそ正に批判的 な であ

遡行の方法を示すものであり、または非本来的自己より本来的自己へ迫る所は正に還元法であり批判法であらう。 として人間存 バイデッガ + スパースが包越者に於て現実存在から実存へ超越して行く所も自我遡行であり、 在論の必要を力說してゐるのも、観られるものそのものではなく、 ーがフッセ ル から出ながらも、「カントと形而上学の問題」 を論じ、 観るものから出発せんとする、 その初頭に於て一般存在 そとに於ては自我系列の移行と Ø 自我

るのに対して実践的であるといはれるのである。 を混同するからであつて、 理 於ては、 でれに対応する領域の移行が鮮やかに示されて**ゐる**。 逆に自己自身にふり向けることが起るのであると。 ちその仕方は私に対する存在の仕方及び私自身の存在の仕方についての透徹的に包括的な明瞭性である。 具体的内容に関係する)でもなくして、 の心理学的自己観察としての自己反省(それは心的体験の経験的現象に関する)でも、 て還元なる批判的精神を見ることが出来る。故にヤスパースは最近「真理について」に於て、 それは必然的に超越することである。 自己反省の仕方に先行する。この考へ方の明瞭性は決して自然的なものではなく、又直接的にそこにあるのでもな 的自己意識は、たとへ事実上は最後に於てやつと我々に明らかになるのであるとはいへ、その意味の上からはあらゆる ることが同一 即ち現実存在から実存 提とする。 一性的性能の自己意識を生ぜしめると解してゐるが、 たとへそれが理論的省祭であるとはいへ、必ず実践的なるものを伴ふのである。その超越の理論的 反之哲学的論理学は存在の仕方や知識の仕方の飛躍を認識すると。 平面上にあるといふことを前提とする。 要するに還元法とは自我系列の批判的追究の手続である。 へ、それに即して世界から超越へと飛躍的に超越して行くのが哲学であり、 超越は決して単なる実践に終始しない。 その超越することによつて、対象に向けられてゐる自然的 あらゆる自己反省の仕方を利用し踏み越える所の理性 然しそれは超越して行く理論的歩みとそとに伴ふ実践的なるも 又別の所で次の如くいつてゐる。 超越は還元と異るともいはれる。 更に次の如く述べてゐる。 卽ちそれは本質上 同様に普遍 妥当として洞 見し得ることを前 そこには必ず理論的省察がある。 かくて自然的存在から実存 かゝる論理的自己意識の仕方は思惟 我々の悟性は、 即ち前者は後者の観想的であ 実存開明の自己反省 哲学的 の自己意識で な知識 そこにも還元法を と |両| 論理 あらゆる知り得 の 時に還元に 学 かり はたらきを 的存在へ、 側面 ある。 Ö (それは 衝 る論 に於 のと 動 Eh FIL

#### カ ントの哲学的方法論研究

見ることが出来やう。

描 | Pauler ; Logik, 1929, S. 223. 243.

莊二 ibid. S. 269

指川 ibid.S. 274

出回 ibid. S. 270—271

起方 ibid. S. 274

武六 ibid. S. 101—102

Pauler : Grundlagen der Philosophie, 1952, S.15. 50. Nuzubidse : Wahrheit und Erkenntnisstruktur, 1926, S.

赶入 Nuzubidse: ibid. S. 191 Anm. S. 193

註九 ibid. S. 194

莊一〇 ibid. S. 108—109

ii | ibid. S. 98—99

# | | ibid. S. 192—193

1 ibid. S. 164

群| 图 ibid. S. 129

表 | 五 ibid. S. 165

Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischer Philosophie, I. 1922, S. 4

盟 1 中 The Encyclopedia Britannica, 1929. Phenomenology

Husserl: Mèditations Cartésiennes, S. 78, 88. Husserliana, Bd. I. 1950, S. 125, 135

Husserliana, Bd. II. 1950, hrsg. v. W. Biemel, Husserl: Die Idee der Phänomenologie, 1907. Einleitung der

Herausgebers, S. VII-VIII

拙川〇 Rickert: Vom Anfang der Philosophie, Logos Bd. XIV

Natorp: Husserls Ideen zur einer reinen Phinomenologie, (Logos Bd. VII) 1918, S. 236

Natorp: Allgemeine Psychologie, 1901, S. 9

1910. V. 1246

描门间 Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik, 1929, S.1

描门团 Jaspers: Von der Wahrheit, 1947, S. 9-10

Tibid. S. 4

# 五 対象認識法としこの先験法(批判法と先験法)

るのである。 た。それでは次にかゝる自己認識といふ批判法を根柢として、 によつて何を見やうとしたのかを検討することによつて明らかになる。 以上により、批判法が哲学的根柢法であり、その手続は還元法であつて、その実質は自己認識であることが 如何なる方法が導き出されるであららか。それは批判 そこに対象認識法としての先験法が見出され 

使用の拡大を齎らすものではなくして、反つてその縮少を必然的に齎すものであることを知らしめるものである。 に関する概念に外ならない。更に批判は思弁的理性がそれを以て自己の限界を越えんとする原則は、 と同時に、 あらゆる純粋な先天的認識に関して検討することであり、 さてカントは批判によつて何を目指したのであららか。 他方純粋認識を形成するあらゆる基本概念を完全に数へ挙げることである。 それは一方先天的認識に関する理性能力一 批判は理性の自己認識である。それ故批判は理性の能力を 而してかくる概念は対象一般 全く我 般の批 佾 こ に 理 々の理性 判である

性といふのは広い意味であつて、 要するにその目指すものは理性能力とそれの有する対象一般の概念と前者による後者の使用法である。 先天的な認識能力一般のことである。

そとでこのこととカントが先験的なる概念を定義してゐる所とを比較して見る。 先づ第一版緒論に於ては、 一対象

ひ、第二版緒論に於てそれは、「対象に関する認識ではなくして、対象についての我々の認識仕方―― に関する認識ではなくして対象一般についての我々の先天的概念に関するあらゆる認 識を先 験 的と名づける し それが先天的 とい

五八

も同様に「凡ゆる先天的認識を先験的といふのではなくして、或る表象(直観又は概念)が全然先天的に適用され又 可能である限り――に一般的に関係するあらゆる認識を先験的といふ」と改められ、 本文に於ては第一版、 第三版と

天的認識の可能性又は先天的認識の使用に関して)といはねばならぬ」としてゐる。 は可能であること及び如何にしてさうであるかといふ事を、それによつて我々が認識する所の認識を先験的 又第一版では統覚を能力と解し、 (即ち先

るからであると解してゐる。第二版では統覚を能力といふことは改められ、その代り統覚の先験的統一とい それが先験的統覚といはれる所以は、 最も純粋な客観的統一さへ、直観が統覚に関係することによつてのみ可能とな ふが、そ

的であるのみならず、 れは悟性の関与する所であり、悟性は認識能力といはれ、更に悟性の結合が先験的といはれるのは、 先天的な他の認識の可能性をも基礎づけるからであると解してゐる。 単にそれが先天

関する認識をいふのであつて、そとに見出される先験的なるものとは、 要するに先験的とは、 単なる先天的認識でも、 対象の認識でもなく、 先天的対象認識の可能性又はその認識仕方に かゝる認識の基本的な能力とその概念とその

と解されるのである。 かくて批判の目指すものは正に先験的なるものであることが解る。 然し厳格には両者は区別されるべきものであり、先験法は先験的なるものを得んとする対象認 それ故多くの場合批判法は同時に先験法である

識法に外ならないのである。

使用法なのである。

とのことは、次の二つの疑問に答へることによつて明らかにならう。その疑問の一つは、 先験的なるものが批判の

あらう。その意味に於ては先験法も批判法に外ならない。然し批判といふことをかゝる最広義に解せず、以上述べた 批判法は自己認識の方法であり、自己認識であるが故に、若しその意味を最広義に解するならば、 るものは哲学の対象に外ならぬ。それ故先験法は対象獲得法なのである。かくて先験法は哲学的方法としては対象認 的方法に基づいて成立するいはば第二次的方法である。かゝる第二次的方法を先験法として規定しようとするのであ なのであるが 識法といはれるのである。 である。 くて両者は区別されねばならぬ。それを先験法と名づけたのは、 る。批判法がいはゞ根本的な方向決定の原理であるならば、先験法はその方向に向つて進み行く方法原理である。 す方法がなければならぬ。 るのに対し、先験的といふことは、かゝる批判によつて見出さるものの性格である。 といふものも、 如く本来の狭い意味に、即ち自己批判といふ態度そのもののみを意味するものと解するならば 目指すものであるならば、 切は自己の認識以外に何ものもないのであるから、 先験的なるものは批判の目指すものであり、 か」るものの一つとして見出されねばならぬ。元来批判的といふことは自己認識といふ態度なのであ それは一切の方法を含むものではなくして、 即ち如何にして先験的なるものに到達し得るかといふ方法的自覚が先験法なのである。 然しかゝる見出す方法は、 批判法と先験法とは区別する必要はないではないかといふことである。 それは先験的哲学の内容を構成するものである。 批判法はそれに基づく一切のものを包摂するものと解されるで 批判といふ根柢的方法それ自身ではない。 それからはみ出るものもあるのが当然である。 それが先験的なるものを把握せんとする方法だから 勿論見出されるためには、 それはか」る根 認識に関する限り 而してそれ 勿論一面に於て 即ち先験的な 先験法 見出 正当 枢 办>

因より先験的概念は個々の対象そのものの概念ではなく、それらの成立する根拠としての対象 次にもう一つの疑問といふのは、 先験的とは方法概念であつて、 対象概念ではないではないかといふことである。 一般の概念であり、 叉

らば、 認識をも対象として行はれる批判でなくてはならぬ。哲学的方法論はかりる科学的方法論が如何にして可能なりやを とらへるのが先験的認識である。それは科学的認識そのものではなく、その基礎に関する認識である故に、その限 る。即ち経験的自然科学は経験より発し乍ら先天的原理に基づいてゐる。その先天的原理をかゝる先天的原理として 的なるものをいかにして把握すべきかの方法的論究が、哲学的対象認識法としての本来の先験法なのである。 とつては、先験的なるものは方法概念ではなくして対象概念となるのである。而して前述の如くかゝる対象即ち先験 も問ふものである。科学的方法論が先天的なるものを先天的なるものとしてとらへること、即ち先験的認識であるな 方法論ではない。又前者は科学的批判であつても哲学的批判ではない。哲学的批判はかりる科学的方法論なる哲学的 学的認識である。 味とは異る。 はねばならね。然しかゝる意味での方法といふ意味と、ここにいはんとする哲学的方法といふ意味での方法とい 先験的認識とは対象認識ではなくして認識仕方に名づけられた名称である。その限り先験的とは方法概念であるとい 認識でない。 哲学的方法論はかゝる先験的認識そのものの可能性を見るものでなくてはならぬ。この意味で哲学的方法論に 前者は科学的方法論の立場に於ける方法であるが、それは哲学的方法論の立場からは対象となるのであ 然しそれは哲学それ自身についての認識ではない。即ち哲学の基礎に関する認識といふ意味での 両者は同様に広い意味で哲学的認識であつても層を異にする。前者は科学的方法論であつて哲学的 り哲

範疇を見出して、それによつて自然科学を基礎づけるのは、科学的方法論であつて哲学的方法論ではない。哲学的方 れが方法概念だといふことは、科学成立に対して方法的意味を持つのであつて、哲学にとつては方法概念ではない。 の問題は、 体的にいふならば、範疇は対象一般の概念として、又認識仕方に関する概念として、正に先験的である。 か」る範疇がいかにして見出され論証されるかについての自覚的論究である。 分析論でカ トの行 然しそ

省が哲学的方法論なのである。即ちかゝる方法的自覚は、かゝる方法による発見及論証そのものとは異るのである。 所は範疇の発見及び論証である。しかしその発見及び論証それ自身ではなくして、かゝる発見及び論証の可能性の反

かくてカントの分析論で行ふ所は、科学的方法論であるといつて差支へないであらら。

ファイヒンガーは、 先天 的認識の 可能 性を対象とする認識が正に先験的であると解し、バウフは先天的なるもの

そのものではなくして、先天的なるものの可能の制約が先験的であるとなし、又経験を基礎づけるものはアプリオリ であるが、かゝる先天的な基礎づけを可能ならしめる法則は先験的方法によつて発見されるものであつて、それ自身

が先験的であると論じてゐる。これらは何れも哲学的方法論の立場から対象認識法としての先験法の意味を暗示して

ゐるものと解することが出来やう。

Ś ద్దు W Ś 27

S ល AIXX

Ś 11-12

Ø 200

<u>ර</u>් S. S. 80 - 81

Ś 94, 107—108

Ś 139, 137, 151

Vaihinger: Kommentar, Bd. I. S.

Bauch: Immanuel Kant, 1917, S.

ibid. S.

ティッセンは哲学的方法論の立場から、 哲学も亦一つの領域を対象とするといふことを述べてゐる。これも哲学に於ける対

1930, S. 11 Anm.) hrheit in der Philosophie, 1950, Die philosophische Methode Bd. I, 1930, S. 13, S. 23) しかしカントが方法論的問題提出 にもかゝわらず哲学的方法論の本質をとり出さなかつた事を指摘してゐる。 象認識法を示すものといへやう。而してその一例としてカントの空間論を挙げてゐる。 (Thyssen:Die wissenschaftliche (Thyssen: Die philosophische Methode, Bd. I

### 五 **先験法の手続としての分析法及び綜合法** (実験法

る。 ませて解してゐる。両者の関係の密接な点から見れば、それも首肯し得ることである。カント自らも先験法を批判の誰。 名の下に說いてゐる。さて批判法の手続が還元法であつた如く、先験法の手続は分析及び綜合法としての実験法であ 以上の如く批判法と先験法とは元来異るにも拘らず、カント自身及び多くの後継者達もその何れか一方に他方を含

## 分析法と綜合法との意味

方法的反省は後著を俟たねばならなかつた。それはブロレゴメナ及び特に第二版の序文に於て論ぜられてゐる。 は確実性と明瞭性を挙げてゐる。それは批判の心得を示すものとして哲学的方法論の萠芽といえやら。併し組織的な 手続が行はれてゐるに違ひない。唯序文に於て批判的研究の本質的要求として実質的には完全性と周匝性、 べき手続については明確な自覚を持たなかつた。勿論本論に於て先験的なるものを見出してゐるのであるから、 カントは第一版に於ては、その序文に於て先験的なるものを目指すといふことだけを明確にしたが、それを把握す 批判に於ては綜合的方法が、序説に於ては分析的方法がとられる。分析法とは求められる 形式的に その

ものを与へられたものの如くにして、求められるものから出発し、それからその下に於てのみ可能である所の制約に

ブロレゴメナによれば、

方法とは原理より帰結への方向である。 するのに対し、綜合的方法は全然抽象的な概念から事実を抽き出すことである。この両方法について端的に言表はし てゐるのは「論理学講義」に於てである。即ちそれによれば分析的方法とは制約より非制約への方向であり、綜合的 上昇することである。それは綜合的方法が前進的であるのに対し、後退的方法である。 即ち分析法とは事実から出発

指示しやうとしたのである。それ故序説に於ては人が既に確実なこととして知つてゐることに支持を得、そこから信 賴を以て出発し、人のいまだ知らない源泉に遡ることが出来る。而してかゝる源泉の発見は人が既に知つてゐた事を 説明するのみならず、 その純粋使用の法則をも原理に従つて規定せんとしたのである。即ち理性自らの外に何ものも与へられたものとして これに反して序説に於ては、学問を出来るだけ実現するためにはなさねばならぬことを、 根柢におかず、従つて何等かの事実に基づかずして、認識をその根源的芽生えから展開せしめやうとしたのである。 かくて彼によれば純粋理性批判に於ては、純粋理性自らの中に於て自らを探究し、その源泉に於てその要素並びに 同時に同じ源泉から一緒に生する多くの認識の範囲をも我々に示すであらう。かゝる方法的手 講義するといふよりも写ろ

# 一 批判と序説との手続の相異の理由

難であるから、 序 説に於て理解し易くせしめんがためであり、 他面に於て序説は批判への準備であり、 批判は序説 に対しては体系的位地を占めるからである。 **次第に体系の中に自らを考へ入れることを、** それでは何故に批判と序説とではそれら一方法を異にするのであらうか。それは一面に於て批判に於ける方法は困 即ちカントによれば、 決意固き読者に要求する。···・これに反し序説は予習であるべきであ 「批判の仕事は困難である。 m して批 判は次第

る。「又「純粋な理性能力をその全範囲に於て限界の中に提示するといふかの仕事(批判のこと)は、その際常に根柢
誰や 発見的、綜合法を体系的とも解してゐるからである。誰九 なる希望をかけることを考へる前に、学問として体系的に又小さい部分に到るまで完全に成立してゐなければならな 的性格を持つのである。それ故批判に於て綜合法がとられたのも首肯されるのである。何故ならばカントは分析法を いからである。」かくして批判は前述の如く 先験哲学或は形而上学に対しては 予備学であるが、序説に対しては体系 となつてゐるが、それに対して序說は予習としてのみ関係するに過ぎない。何故ならばかの批判は形而 上学への遙か

### 三一両手続の関聯性

らである。それ故そこに於て綜合法が純粋に行はれてゐるか否を検討する。 #IO それでは先づカントに於てその二つの手続は、それ~~一方的に孤 立 的に行はれたであららか。従つて批 る部門である。蓋し先験的演繹とは、概念が先天的に対象に如何に関係し得るかといふ仕方を説明するものであるか て綜合法のみが用ひられたであらうか。 批判に於てか」る綜合法の顕著なのは、 第二版の範疇の先験的演繹に関す 判に於

繹せんとするものであり、 後 者は所与から出 発して、 その所与の最高制約としてのその最高論理的原理 綜合的、序説に於ては分析的方法を用ひてゐると解されてゐる。即ち前者は最高の論理的原理から出発し、所与を演 題を取扱つてゐる。然し両者は少なくともその意図に於ては異る側面、異る方法に従つて論じてゐる。批判に於ては る。それ故、 先づ最初の問題に関しエーワルトは次の如く論じてゐる。批判と序說とは根柢に於て同じ問題卽ち綜合的意識 序説は批判が正に前提として用ひた所のその全く同じものを結果として引き出されねばならぬ。序説は 前者は前進的、 後者は後退的である。 一方が帰結とする所が、 他方にとつては前提となるのであ の間

トが たかどうか、又どの程度にさらしたか、 純粋理性批判はその演繹を、 知られざる量として与へられ、その発見と規定とを数学的物理学の認識制約から得やらとするのである。 の終極目的たる数学的物理学に向はねばならぬ。その逆に、 れの終点に於て相会するものであつて、決して両者とも途中のどこかで他方から器具を借りてはならないのである。 はば批判に於ける算術の問題に対する吟味を提示するものである。正にそれ故に両方法は相互に究極に於てそれぞ 彼のブログラムの計畫を固執したかどうか、 あらゆる合理的認識の根本制約たる先験的統覚にのみ向けなければならぬ。 といふことは別の問題である。 而して両方法を両者の証明系列に振り当てるために厳格に孤立化 統覚即ち最高の経験統一の根本原理は、 序説には始めは しかしカン 而して演繹

結論を引くのには二つの前提が必要である。而して最高原則は一つあるのみである。 於ては綜合的乃至前進的方法をとるといつてゐるが、それのみに止まらず、分析的乃至後退的方法をもとつてゐる。 くて統覚からの演繹は不可能であると。彼は後年の著書に於て更にこの点を一歩進んで論じてゐる。カントは批判 果性や可能性の如き概念が生ずるであらうか。若し範疇が統覚から抽出出来ないとすれば、 ら引き出されるとするならば、 決して何ものも抽き出されない。 来綜合的前進的方法 はならぬ。そこでカントは判断の形式から抽出した。然しそれは形而上学的導出であつて、 られるに過ぎない。然しそれからいかにして個々の範疇が導出され得るか。完全に無内容な統一からい 更に第一の問題については次の如く論じてゐる。そこに於ては演繹与件として、 への徹底は古い形而上学への後退を意味する。 それは分析的である。それでは綜合的前進的ではあり得ない。従つてその第二の前提 蓋し最高原則の見出されることは、 カント 唯一 つの前提が見出されたに過ぎな の批判に於て統覚なる最高原則のみからは 客観的な先験的意識統一のみが与 そこで第二の前提が最高原則か 先験的演繹ではない。 どこからか抽出しなくて かにして因 然るに 苋 K

究によつて十二の範疇として示されてゐるから、十二の範疇と結合するのである。更に科学の究極なる原則も範疇か は経験以外にあり得ないことになる。そこに前進法の限界がある。かの十二の範疇も決して統覚から抽き出されたの それから原則へ、更に範疇へと進んだのである。要するに批判に於ては一方に於て確かに先験的統覚から始まり、先 は原則と、特殊の自然認識に基づいてゐるのである。 験的演繹を行ふ限り綜合法がとられてゐる。即ちがくて統覚から範疇一般が抽き出されてゐる。 範疇一般であつて、個々の範疇ではない。その展開のためには既に分析的乃至後退的方法が作用してゐる。即ちそれ ら抽き出されたのではなくして、逆に原則から範疇が抽き出されたのである。否掌ろ純粋認識の事実を基礎として、 論理学の判断形式から抽き出されたのである。綜合的認識としての判断意識の形式は、 然しそれは飽くまで 既に分析的研

かくて綜合法と分析法とは批判と序説とに於て、相補的であるばかりでなく、批判内部に於ても相補的であるとい

はねばならぬ。

蓋しそこに於て純粋悟性の先天的要素即ち範疇が見出されるからである。 悟性概念の発見の手引が先行してゐる。それが正に形而上学的演繹であつて、分析法の用ひられてゐる所以である。 実際批判に於ける統党の演繹乃至純粋悟性概念の先験的演繹の部門は、綜合法を用ひた所であるが、それには純粋

何れに於ても両方法が見られる。批判第二版に於ては先験的感性論に於て時間空間に関し、それぞれ形而上学的究明 あり、 と先験的究明とあり、 このことは先験的分析論に於てのみならず、先験的感性論に於ても、 更に先験的弁証論に於てさへ同様であつて、 純粋理性の理念の統制原理又は統制使用に関する部門は正にその先験的演繹に該当する所である。 前者は後者に先行してゐる。又先験的弁証論に於ても、 先験的理念論は正に形而上学的演繹で 叉分析論內

部に於ても、 し何れに於てもそれと、前者は後者に対し、要素の分析的抽出の立場にあると解し得るからである。 か。更に原則分析論内部に於ても、 概念分析論と原則分析論との関係が、 図式論と原則体系論との関係が、同様の関係にあるといひ得ないであらうか。 分析的方法と綜合的方法との関係にあるといひ得ないであらう

は、 制約を洞見すること」を以て開明すべき秘密と解してゐる。而してその註に於てその秘密を「問」と呼んでゐるの語に於てその秘密を「問」と呼んでゐるの てゐる。元来「如何にして」といふことは既に事実を認めた上で言ひ得ることである。 ち適当な普遍性を以て、先天的綜合判断の可能性の根拠を発見し、 が、それに該当する見解は示されてゐる。即ち丁度第二版に於て附加された部分の代りに削除された所であるが、「即 られてゐることを暗示するものといはねばならぬ。而して第一版緒論に於てはかゝる明確な提題は行はれてはゐない ることが、 叉序説と批判との関係から見ても、序説に於て「如何にして先天的綜合判断は可能なりや」といふ提題を以て始ま 第二版に於けるそれと同様の趣旨を示すものと言つてよいであらう。 分析的方法のモデルであると解されるのであるが、かゝる提題は批判第二版の緒論に於ても同様に行はれ か」る綜合判断のあらゆる種類を可能ならしめる 従つてそとには分析法が用ひ

## 四 二つの分析法と二重構造

じものであるかといふことである。このことは分析法の出発点としての「事実」を如何に解するかに関聯する。 然しことに一つ問題が残されてゐる。 即ち序説に於ける分析法と、 批判に於て用ひられたと解される分析法とは同

## 7 出発点に関する二つの見解

のか不明である。 シュラーはそれに関し、カントに於て事実から出発するといふ時、 否寧ろその事実といふのは認識論者の理想に外ならないといふのであるが、ファイヒンガーによれ 日常経験を意味するのか、経験科学を意味する

ゐることを事実として、そこから出発するものと、他方クーノー・フィッシャー(スミスはベシノー・エルトマンも #IO ば、それについて全く異る一つの見解があることを指摘してゐる。その一方はパウルゼン、リール、ヴィンデルバント となり、形而上学は不適格となる。然るにプロレゴメナと第二版とに於ては、その叙述のためにかゝるカントの真実 それら一の掲げた先天的綜合判断の要求を吟味しなければならぬ。而して吟味の結果、数学と純粋自然科学とは適格 つの学問の中いづれかに於て、かゝる判断が許され又妥当するかを問ふのである。而してカントは前の二つの学問に 学や自然科学に関しては全く疑ひ得ないといふことを事実とするものとある。従つて第一の見解に於では、それら三 同様と見る)の如く、単に心理的形象としてのみ先天的綜合判断が存するのではなくして、その認識論的妥当性も数世二 の如く、数学、自然科学、形而上学の三つの学問には妥当性を要求する先天的綜合判断が、誰」な はその妥当性を説明することによつて、同時に、かゝる判断は形而上学に於ては、他の学問に於ける様な類似の正当 な考へ方が妨げられ、 於てのみかしる判断が妥当し許され正当であるが、第三のものは妥当しないとするのである。それ故批判に於ては、 の根拠がないから、 断は何故に可能であり、妥当であるか、 而してそれは形而上学に 於ても許されるかと 問ふのである。 而してカント 的誤解が生するに到つたのであると解する。反之第二の見解によれば、カントは上述の如き事実に基づき、かゝる判 不可能であるとの決定を下したのであると解する。 かくてカントは純粋理性批判に於て彼が最初に証明しやうと思つたことを前提したといふ絶対 心理的形象として存して

# ファイヒンガーの見解――綜合法

てゐる。即ちそれは問題提出の內容と問題解決の方法とである。前者に関しては次の如く論じてゐる。彼によれば出 とれに対しファイヒンガー自身はその両者の見解の中間をとる。而してそれに答べるのに問題を二つに分けて論じ

事実といふ場合とでは異るのであつて、 妥当性は事実であり、 は 者については、 る。それ故前両者については妥当性の証明が、後者については不妥当性の証明が求められるのである。要するに前 的事実として認められるものであるが、 れる日常経験であるといはねばならぬ。 発点としての事実は一定してゐないのである。即ち数学と自然科学とについて事実といふ場合と、 ーのいふ如ぐ事実とは経験科学を意味する。 心理的事実の説明 その心理的事実の説明とその妥当性の説明と更にその妥当性の証明が求められるが、 従つて唯その事実の説明が必要なのである。 の外に、 不妥当性の証明が必要なのである。(従つて後者の区別については、 然し彼によれば、 前両者に於てカントが事実と解したのは正当な事実であり、 他方後者の見解と同様に、 然し形而上学の場合には正当なる事実は認められない。従つてそれは誤 一方前者の見解と同様に、出発点としては何れも一応心理 然るに形而上学に於てはその妥当性が 前両者についてはその妥当性は問題 形而上学について 後者 その限りシェラ フィッシャーは でなく、 問題 K 7 いて であ その

分析し、 於ては、 自立的 の説明 綜合法が用ひられるのであるが、分析法とは所与を出発点として、その制約に後退するのに反し、 る。その制約は、そのいまだ概念的に把握されざる事実に対して説明根拠となり、それに対してその事実そのものはそ 以上の如き問題提出の内容に対し、問題解決の方法が区別される。カントによれば序説に於て分析法。 に確立し、 根拠に対する認識根拠となる。 数学及び自然科学の妥当性を覆へし難き疑ひ得如事実として根柢におき、この事実を土台としてその事実を その事実の中に於て又その事実を通して、又事実そのものを媒介として、その制約を見出さらとしたのであ そこから出発して、それから生ずるものに進む即ち制約から所与に進むのである。 これに対し批判に於ては、 先づ制約が事実と共に存在し共に作用してゐること 綜合法とは制約を 力 ントは序説に 批判に於て

正しく気がついたが、前者に於ける区別を混同したと論じてゐる。)

מל

らの影響で、分析的方法の意味に変つたと説くもの(ゲーリンク、パウルゼン、リール、ヴィンデルベント)は事実 上及び方法論上に於て誤りである。 それ故序説の方法を根拠におくもの又はその方法を批判の中に入れやうとするものがあれば、それは全くカントの議 論の意味を害ふものである。従つて前述の第一の見解の如く、第一版と第二版とは本質的に異なり、第二版は序説か 彼によれば、事実の妥当性といふものは決して議論の土合でも出発点でもなくして、撃ろ証明されるべものである。 彼はかいる点から、綜合的方法が批判の主題であつて、分析法はその補助手段に過ぎないと解するのである。即ち

単に第一版に対し形式土改善されたのに過ぎない。又他方に於て(方法論上)第二版に於ても決して妥当性は議論の 蓋し一方に於て(事実上)先天的綜合判断は単に心理的形象の価値しか有しないのではないのであつて、第二版

手段ではなく、目的であるからである。

は、(分析的又は綜合的の何れかの方法によつて) それを説明せんとする一般的要求を以て おかれるのであり、 事情に於てのみ共通である。蓋し何れに於ても現実(妥当性)が事実としておかれるからである。然と問題提出に於て 元来そこに一般的な問題提出と分析的な問題解決法との混同がある。即ち問題の導入は解決の分析的手続と外面的 問題

ある。即ちその際妥当性が支持者として利用されるか(分析法)、又は目標としておかれるか(綜合法)が定められ をとるのだといふことを決して意味しない。蓋しその妥当性は説明されるべきものとしておかれたのであるから。そ 解決に当つて、分析的方法に於ては同時にそれは議論の出発点としておかれるのである。従つて批判の序文に於てそ とで始めてこの説明が分析的に行はれるべきか又は綜合的に行はれるべきかの問題即ち問題解決法が決せられるので の妥当性が、決して疑ひ得ないものとしておかれたといふことは、問題の提出の意味であつて、 批判が分析的解決法

解決の仕方が正反対である。然もその分析綜合の分たれる前に共通点を有してゐる。即ち数学と純粋自然科学は先天 的に妥当なる学問であるといふことである。それが如何に説明されるかに分れ途がある。 ある。又両者とも同じ問題解決の段階を有するのである。(即ち先づ妥当性の説明、次にその証明を行ふ。) 然しその それ故元来批判も序説も同じ問題提出仕方をした筈である。即ち両者何れに於ても妥当性は確実に許容されるので

るのである。

の問題は綜合的にも答へられ得るのである。而してそれが批判に於て行はれる所なのであると。 して」の問題提出とを同一視し、綜合法と「果して」の問題提出とを同一視する危険がある。妥当性の「如何にして」 かくて妥当性が問題提出と問題解決に於て演する役割を方法論的に混同する所に、リールの如く分析法と「如何に

及び前両者の妥当性が事実として出発点をなし、 従つてファイヒンガーによれば、 而して妥当性の許容は必ずしも、分析法の適用を要しない。かくて批判に於ては分析法は行はれないと 序説及び第一版、第二版の批判何れに於ても数学自然科学形而上学の心理的事実 それに対し序説に於ては分析的な、批判に於ては綜合的な証明方法

. . .

# ハ スミスの見解――分析法

条件に遡らんとするのである。後者に於て先天的綜合判斷の妥当の証明に移るのである。かゝる完全な綜合法の中に 手続を有してゐる。即ち前者に於て知識の基本的要素と知識の発生的条件を分析し、 明せんとするものである。かくて分析法は単純であるが、綜合法は二重の手続を有し一方分析的手続と、 前者に於ては妥当性は前提ではなくして、それを証明せんとするものであり、後者は妥当性を前提として、それを説 断の存在から出発し、その妥当性を予想しつつ、かゝる妥当性が可能となるべき条件を決定せんとするものである。 その条件を見出し、而してかゝる条件から先天的知識の妥当性を証明せんとするものであり、分析法とは先天的綜合判 含まれる分析的手続が先験的方法であり、 の意味での分析法と、狭い意味での綜合法から成ると解してゐる。彼によれば綜合法とは所与の経験から出発して、 とれに対しスミスによれば、序説に於ては単純な分析法が、 とれは序説に於ける分析法と異る。 即ち先験法とは経験の可能に関する証明であると解する。 そこに於て先天的要素の存在と、その客観的妥当性を確定せんとするので 批判に於ては綜合法が用ひられるが、その綜合法は別 か」る事実上の知識から、その 他方綜合的

### 一二重構造

及び綜合法について述べた事を詳細に検討するならば、綜合法の中にも分析的手続が、 過ぎであらう。と同時にスミスが先験法を特に綜合法の中に於ける分析的手続に限局したこと、又完全な綜合法に二 重構造を認め乍ら、 いといつたことは卓見といへやう。然し彼の如く先験法を綜合法に限局し、そこに分析的手続を認めないことは論じ かにファイヒンガーが問題提出と問題解決法とを区別し、「如何にして」の問題提出が必ずしも綜合法を否定しな それに対する分析法を単純なものと解したのも短見といはねばならぬ。 又分析法の中にも綜合的手続 ファイヒンガー が分析法

なくてはならぬ。 ある事は認め得るとしても、 論証的であるといへるからである。 を考慮せずして自立的に発見するといふ手続は正に分析的手続である。 同 区別されるべきであることは右により明らかであらう。 全に唯一のものとして説明され、 るといふ手続は綜合的性格を有するといつて差支へないであらう。蓋し一般に分析的とは発見的であり、綜合的とは 土台として事実を分析し、 のあることが見られるであらう。即ち綜合法に於て、先づ制約が事実の中に存在することを確認しつつ、それを事 一時に分析法に於ける綜合的手続の見逃しによつて分析法の意味が害はれるのである。 而して互視的な分析法(序説に於ける)と互視的な綜合法 制約を見出さうといふ手続は分析的であり、 それと同時にいは、微視的にはその何れに於ても今述べた如き二重構造のある事を認め 制約から帰結されるといふ手続が綜合的手続であらう。 かくて勿論序説と批判との方法がいはゞ互視的にはそれぞれ分析的及び綜合的で その両者の区別が混同される所に問題が生ずるのである。 次にかくて発見された制約からその事実が完 次いでその制約が事実に対して説明根拠とな (批判に於ける)に於ける分析的手続は 又分析法に於ても、 事実を ٤ 実

## ホその論証

明及び演繹を如何に解するであらうか。 られたものとして 提示するものを 含む場合、 ること、 而上学的究明については、 つて洞見され得る所の原理としての概念の開明であつて、そのためには日かゝる認識が所与の概念から現実に成立す 亘 視的綜合法に於て分析的手続を無視せんとするものは、 日か」る認識がか」る概念の所与の説明法の前提の下にのみ可能であること、 究明とは概念に所属するものの明らかな表象であつて、か」る究明が概念を先天的に与へ カントの言によれば、 形而上学的であるとしてゐる。而して空間に関し、それが**経験的概念** 批判に於ける先験的究明及び演繹に対する形而 先験的究明とは先天的綜合判断の可能性が、 が要求される。 これに対し形 それによ 上学的究

てゐる。これを見るに明らかにそれぞれ形而上学的仕方は分析的であり、先験的仕方は綜合的である。 ぬと解してゐる。更に形而上学的演繹に於ては、先天的な範疇一般の根源が、思惟の普遍的な論理的機能との完全な ではなくして、或る感覚が私の外部の何物かに関係づけられるためには、空間の表象が根幹となつてゐなければなら 一致によつて示されたが、先験的演繹に於ては範疇の可能性が、直観一般の対象の先天的認識として示されたといつ

追究し、その客観的な妥当性を先天的に説明し規定した」といひ、ファイフィンガー自身がそれを解釈する如く、そ 学的演繹は広義に於て権利の問題である。それ故カントも「空間と時間との概念を先験的演繹によつて、その源泉を と形而上学的演繹とをどの様にして区別するか。カントに於ては前者こそ全く事実の問題である。それに反し後者は少 法に入らないともいへやう。然しそれではカントが先験的演繹と経験的演繹とを区別してゐるが、かゝる経験的演繹 なくともアプリオリの問題である。然るにアプリオリとは元来カントに於ては権利の問題に関係する。かくて形而上 この形而上学的仕方の部分を、 単に事実の問題として 権利の問題から 除外することが出来るならば、 それは綜合

批判に於ける或は少なくともそこに於ける綜合法の中に於ける分析的手続として認めないわけに行かないであらう。 **フアイヒンガーのいふ単なる問題提出として事実の問題と解することは出来ないであらう。それ故それはどうしても** とには空間時間の先験的及び形而上学的究明の二つの意味が含まれてゐるのである。従つて形而上学的究明や演繹を 勿論かくて一重構造を認めなくてはならぬとはいへ、序説に於ては分析的性格が、批判に於で綜合的性格が、それ

# 五 実験法と先験法

ぞれ特徴的であるととも同時に認めなくてはならないであらう。

それではこれらの中どこに先験法と特にいはるべき性格があるのであらうか。カントは第二版序文の註に於てその

特有の方法を序説の方法に対し綜合法と呼ぶと同時に、それを実験法と名づけたことは周知のことである。

# イ 先験法の二面性

シェラー、クーノー・フィッシャー等である。結局綜合法を以て特質とするものは先験法を以て単なる説明及び発見 視するものはその他ヴィンデルバント、パウルゼン等であり、分析法を重視するものはその他ニコライ・ハルトマン、 ではなくして、証明にあるとするものであり、分析法を以て特質とするものは、証明よりも発見乃至導出を以て特質 さて前述の如くファイヒンガーは先験法の特質を綜合法に、スミスはそれを分析的手続においてゐるが、綜合法を重

若し出来れば理想的であるが、純粋に綜合法を強行しやらとすれば、どらしても弁証法的にならざるを得ないと戒め 新らたなる存在論は分析法をとることによつて批判的存在論となることが可能であるといひ、 的となり終るであらう。即ちハルトマンは存在論に関してではあるが、古い存在論が綜合的方法をとつたのに対し、 プリオリに進まなくてはならぬ。然しそれには直ちに論証(綜合)が必要となる。と同時に綜合法の論証と雖も、そ れが何等の所与も有せず、純粋な綜合法をとるとすれば、ハルトマンやエーワルトの指摘する如く、思弁的或は弁証法 かなくてはならぬ。即ちその論証が行はれねばならぬ。コヘンのいふ如く単なる形而上学的アプリオリより先験的ア 方が、分析法によると見られる形而上学的演繹より重視される。それ故綜合法が中心であるとも解される。然るに元 とも見られる。 来先験法とは先験的なるものを発見することを以てその本来の目的とするものである。その限り分析法が中心である と解するのである。 カントに於て批判と序説とでは批判の方が主要である。又批判の中に於ても綜合法によると見られる先験的演繹の 然し発見するといつても単に見出しただけでととが終るものではない。それが真実か否かの判定がつ エーワルトも綜合法は

てゐ些人 かくて先験法は分析綜合その何れにも偏し得ないものといはねばならぬ。

#### 実験法の意義

然るに前述の如く、 カントは綜合法を実験法と名づけて先験法を特色づけてゐる。然らばその実験法とはい

ものであらうか。

形の中に考へ入れ而してその図形に於て表示したものを通して(即ち構成によつて)産出しなければならないといふ が彼自身の原理に従つて考へ出したのである――を以て自然に向はねばならぬ。更に形而上学に於ては、従来と全く変 彼自身の原理――との原理に一致する現象のみが法則として妥当し得る― 判斷の原理を以て先行し、 ら必然的に帰結するもの以外には何ものもその事実に添へてはならぬといふことを見出したのである。又自然科学に世界の とと、而して確実に或るものを先天的に知るためには、彼がその概念に従つて自らその事実の中に置き入れたものか 理性の要素を、 対象について実験することは出来ない。我々が先天的に想定する概念と原則とについて行ふのである。 方である。而してかゝる投げ入れが正しいか否かは実験によつて決せられる。即ちかゝる対象の根柢となるべき純粋 つた考へ方が要求される。即ち我々が自ら事物の中においたもののみを事物について先天的に認識し得るといふ考へ を一方経験に対する感性及び悟性の対象として、 カントは先づ数学や自然科学に於ける実験について述べる。先づ数学に於ては、概念に従つて自ら先天的にその図 理性は理性自身の企画に従つて産出したもののみを洞見するといふこと、 実験によつて肯定又は否定されることを規準として探し求め様とするのである。然し自然科学の様に 自然をして自己の間に答べしめねばならぬことを把握した、……かくて理性は一方の手に しかも他方経験を超える理性に対する単に思惟される対象として、 ーを持ち、 理性は恒常な法則に従へる自己の 他方の手に実験 ――これを理性 即ち同一対象

一つの異る方面から考慮して見る。 理性の矛盾が生ずるとすれば、 実験によつて何れがとられるべきかの決定が与へられるのである。 かくて二面的に考へた場合、それが純粋理性の原則に一致し、 一面的に考へた場

れる。 則発見の項及び後者に於ける內面的合目的性に関する反省的判斷力の項は投げ入れとしての実験法を意味すると解さ かゝる実験の思想は高坂氏の指摘する様に第二批判にも、更に第三批判にもある。 即ち前者に於ける実践理性 の法

### 実験法の二面性

やエ ある。 る。 ねる。 る。 にも拘らず、 に於ては純粋概念からの認識であつた。 所有しなくてはならぬ。この意味での発見は正に分析的でなくてはならぬ。 ろ正しいことの発見であつて、 てそこに於て先天的に発見されるといふことを妨げないばかりでなく。 の一つは原理の発見乃至把握であつて、それは所与から原理への分析的方向である。 要するに実験法の中心は投げ入れといふことにあると解される。 1 然し事実に無関係なといふことは、 その一つは投げ入れて試みるのであつて証明の面であつて、それは原理から所与への綜合的方向であらら。 而してそのことが正 ワ بال F その内に必ず分析的性格を有するのである。 の批難する様に純粋な綜合となつて思弁的とならう。その両側面を有する所に実験法がいはゞ地につく に事実から制約へといる手続を意味するのである。 証明にも通ずるのである。 従つてそれは一応事実に全く無関係な先天的な概念的認識である とも 経験的に事実から抽出されることではないといふことであつて、事実に即し 若しそれを有しないとすれば、 然し投げ入れを行ふためには、 然し投げ入れるといふことは二つの側 このことが寧ろ先験法にとつて重要なことで カントに於てはか」る原理は哲学的認 かくて実験法はカン 引用文中の発見といふことは寧 先に述べ 既に投げ入れるべき原理 た如くハ トが綜合的 面を持つて ル トマ とい V à

-

# ことが出来るのである。

ことを意味するのである。 世四四 と解される。かくてカントの先験法の特質が実験法にあるといふことは、先験法とは本来互視的綜合法であるといふ つて、微視的意味でのそれではない。即ち微視的意味での分析綜合を含む所の互視的意味での綜合法を意味してゐる **との様に見てくると、カントが実験法を綜合的といふ時、その綜合法は、巨視的意味での分析法に対する意味であ** 

# 実験法の綜合的性格

分析法の如く、先天的綜合判斷を始めから妥当なりとしてその制約を求めるのは、実験の意味に稍遠のくであらう。 は実験法であるともいへるのである。然し元来実験とは未知なるものを発見証明せんとするものであるから、互視的 す、巨視的分析法も同様である。その限り後者も亦実験法といはねばならないであらう。従つてたとへ前者を先験的 とれに対し事実に於て未知量(制約)を摘出し(分析)それを逆に事実に適用してみる(綜合)所に実**験**の意味が充 方法の特有のものであるとはいへ、後者も亦広義に於て先験法といはれ得るものである。それ故広義に於ては先験法 然しこの様に解すると実験法とは分析綜合法といへるのであるが、その両面を有するものは互視的綜合法のみなら カントが批判に於て特に実験法と名づけたのはこの様な意味であると解される。

# 六 分析法と事実(二つの分析法)

て明らかであるが、更にそれに関係して、巨視的分析法の出発点としての事実と、巨視的綜合法の分析的手続の出発 点としての事実と同様であるかといふ疑問が起る。スミスは前者には先天的綜合判斷を当て、後者については単に経 さて同様に分析的 及び綜合的といつても、巨視的と微視的とではそれぞれ意味を異にすることは既に以上 によっ

綜合判斷を証明乃至演繹出来ればいいのである。 であるを要しない。そとでは日常の経験を出発点とし、そこに於て次第に制約を見出し、次にかゝる制約から先天的 に於ては完成せる事実に到達せんとするものにせよ、その出発点はいまだ未知のものとして、必ずしも完成せる事実 **験といつてゐる。確かに前者の場合に於ては妥当性を前提として分析的証明を行ふものであるから、** 一のものとならなくてはならぬ。従つてその出発点は完成せる事実でなくてはならぬ。然るに後者に於ては、 始めと終りとが 究極

析法は問題解決乃至証明を目指してゐるが、 は実然的に確実なる事実から出発する。 れ ーによればそこには二つの異る分析法が行はれてゐるのである。 と自然科学とが既に同様でないのである。 たものであつて。 の様に出発点としての事実の相違に不審を感ずるかも知れぬ。然し元来同様の出発点として考へられてゐる数学 かゝる前提からその仮定的に投げ入れられたものの制約に戻るのである。 即ら前者の出発点は仮定であり、後者のそれは事実である。 即ち序説に於てはその両者の分析的証明が行はれてゐるが、 即ち数学に於ては求められるものは仮定的に与へら 然るに自然科学に於て 従つて前者の分 ファイヒンガ

が出来ない。 徴視的綜合法)であるが、それは前述の如く純粋には行はれ得ない。もう一つは自然一般乃至物 念としての理 る。而してその証明に対して二つの方法が考へられる。 であるが、 批判に於てはその二つの学問の妥当性が基準となつて形而 ı 想的 然るに真に ーワル の哲學的方法論研究 所与から始まる後退的分析法 トによれば批判の問題はかゝる物理学や数学の問題では 直接に与へられるものは、 (序説に於ける互視的分析法) 办 」る理想的所与ではなくして知覚である。 即ち一つは純粋統覚から始まる前進的綜合法 上学の検討が行はれ、 なく である。 L 而してその妥当性が否定され て 然しそれは実在性を持つこと 自然 般 後退的分析法 理学に於ける抽 の可能 ⑪ 判に於ける 0 間 題であ (批判 る

ħ

> }

くして、家、水等の知覚の成立が問題となると解してゐる。(括孤内は筆者補ふ) 統一でもなくて、具体的な知覚表象の統一の制約の問題である。そこでは因果性、実体性の概念の成立が問題ではな れは先験的統覚に於ける知覚の統一に関することであるが、 に於ける徴視的分析法) はことから始まらねばならぬ。而してかゝる思想はカント自身にも見られるのであつて、そ しかもそれは、 数学的物理学の認識でも、 理想的法則的

対する批判の特徴或は巨視的分析法に対する巨視的綜合法の特徴更に換言すれば両者に於ける二つの分析法の相違を の可能性に留まらず、それをつきぬけて可能的な経験一般の成立にまで進展することになるのである。ことに序説に かくて先にスミスが分析的手続の出発点を経験と解した理由も明らかになる。それ故綜合法も単に先天的綜合判斷

#### 七 概

明かに見ることが出来やう。

析的とは発見的予備的、綜合的とは論証的体系的といふことである。 法と単純にいふ場合、臼序説を単純な分析法とし、批判を複雑な綜合法といふ場合、而してこの場合後者は更に分析 対しては予備的な立場に立つものとして分析的である。以上種々の場合のいづれかを混同する所に混乱が生する。 である。而していふまでもなく、この最後のものが正しいものと解される。然るにもら一つの用法がある。 的手続と綜合的手続とに分たれる。闫批判に於ける方法を全体として分析法とし、これに対する綜合法を思弁的 以上によつて見るに、先験法に関し分析又は綜合法の意味が六通りに解されてゐる。臼序說を分析法、批判を綜合 回序説も批判もそれぞれ分析及び綜合の複合的と解し乍ら、その特徴をそれぞれ分析的、綜合的とするもの 岡これは国と逆に批判の方法を全体として綜合法とし、分析法を否定するか又は補助手段としてのみ解す 批判は序説に対しては綜合的であるが、 即ち六分 体系に

判に於ける先験法は序説の方法に対しては綜合的であると共に、体系に対してはいまだ発見的として分析的である。 要するに対象認識法としての先験法は実験即ち対象の発見的吟味としての性格から分析綜合の両面を有するが、批

## 八 分析法と還元法

的であるといふことによつて同一視することは出来ない。 のものであるとはいへ、自我そのものではなく、 はれる所に止まるのである。 後者に於ては所与の事実といふ一点の限界内に於てその根源にまで遡るのであるが、 い。勿論事実上は或る段階に止まる。然しそれは常に究極的だと思はれる層であつて、これ以上の遡行は不可能と思 ことを明らかにしておかねばならぬ。何れも遡行的手続として共通点を有してゐる。然し両者は二つの点に於て異つ そこで最後に先験法と批判法とが異る如く、批判法の手続としての還元法と、先験法に於ける分析的手続との異る 即ちその一つは前者に於ては無限遡行であるのに対して、 もら一つは前者の遡行系列は元来自我系列であるのに対し、後者の場合はたとへ主観的 又必ずしも主観的のものであるを要しない。かくて両者を単に**遡行** 後者に於ては有限遡行であることである。 前者に於てはその限界を有しな 即ち

# 九 残された問題

性乃至主観性を免れないのではないかといふ問である。最後のものは先験的観念論の立場の問題である。 次に先験法によつて見出され論証される原理は単なる形式的なるものに過ぎないのではないか。 の含む綜合法は、 以上に於て先験法の手続としての分析及び綜合法を論究したのであるが、ここに三つの問題が生する。 発見的遡行的方向に対して、論証的前進的傾向であるが、それは結局循環論に陥入るのではないか。 最後に先験法は観念 以下項を改 先づ先験法

# カントの哲學的方法論研究

哲学に対して拒否した数学的方法に外ならないのではないかといふ間である。即ち数学は要素を究極の単位に分析し 日研究問題を出来るだけ分割し目単純な認識から次第に複雑な認識に順序よく昇り行き回これが最後に至るまで完全 デカルトがその方法論叙説及び精神指導の規則に於て述べてゐる四つの規則即ち出明瞭且判然のもののみを真となし トの方法も数学的方法で は な い か。元来分析的とは未知量(α)を既知と仮定して作られた等式(方程式)を分析 に枚挙するといふことに基づぐのではないか。而してデカルトの方法は解析的方法として数学的方法である故、 て、その単位の綜合によつて組織される。従つて分析綜合法は数学的方法ではないか。又カントの分析綜合の方法は 然しここに於てとり上ぐべきもう一つの重要な問題がある。即ちカントに於ける分析綜合の方法は結局、カントが (分解)して、その可能性制約としての未知量を導出する代数の例に做つたものであり、綜合的とは既知 の 公 理 及 カン

らぬ。先づデカルトからの距離は何よりも第一にその自我系列の自覚(批判)に於て著しい差のあることである。た とへ用ひる方法は同一であるにせよ、その拠つて立つ所を異にする場合、その性格は当然変つてくるといはねばなら ことは疑ふことは出来ない。然しその両者からそれぞれ区別される根拠をも同時に有してゐることを認めなくてはな。ま五一 識であり、論証的である故に、常に経験の媒介を必要とする。そこに於ては方法は内容を産まずして、方法は常に経 ぬ。次に数学的方法からの距離は前述の如く数学的認識と哲学的認識との相違を明らかにしたことである。 は概念の構成による認識であり、従つていはゞ方法が内容を産むともいひ得るであらう。然るに後者は概念からの認 験の吟味を経て内容を規定し得るに過ぎないのである。そこに数学や自然科学から借りながらも哲学特有の実験なる これを以て見るに固よりヤンゼンの指摘する如くカントにはデカルト的及び数学的方法が重大な影響を与へてゐる 即ち前者

ものがあるのである。かくて批判法と実験法とによつて、数学とデカルトから、影響を受け乍らも、それを超克した

といふことが出来やう。

**尙実験法について、カントはそれを自然科学から借り乍らも、** 自然科学に於けるそれとは異ることを述べてゐる。

確かにそとに於て両者の間には客体と操作との相違することが一応暗示されてゐる。然し実験には実験主体が主要の

操作の三面に於て両者の間にどの様な相違と関係とがあるかについて、更に検討する必要があるであらう。 味を持つであらう。それが科学と哲学とに於てどの様に異るかを見なくてはならぬ。かくて実験の主体、客体及び そこに於

て科学的実験法と哲学的実験法とが明らかになるであらう。(誰話)

にはその逆の場合もある。但しナルトプの如く区別してゐる者もある。 例へばバウフは先験法の下に批判の意味を含ませ、逆にヴインデルバントは批判法の下に先験法の意味を含ませてゐる。後耆

Bauch; Immanuel Kant, S. 142

Windelband: Kritische oder genetische Methode?, Kulturphilosophie und Transzendentaler Idealismus (Präludien

Natorp∴ Husserls Ideen zu einer reinen Phänomenologie (Logos VII),S. 226, 232, 242, Vgl. 238

福门 Kant: Prolegomena (Akademische Auflage, Bd. 3, S. 274)

描川 ibid. S. 276 Anm.

盐四 ibid. S. 279

描五 Kant: Logik (Bd. 9) S. 149

长 Kant: Prolegomena, S. 274—275

配七 B. S. 274

註八 Kant: Prolegomena, S. 261

その他批判と 先験哲学との関係 æ Š 44-45)、批判と形而上学との関係 ġ တ 13, XVIII—XIX)、批判と体系との関係

カンァの哲學的方法論研究

(A. S. 10) について参照。

註九 Kant: Logik, S. 149, Anm.

註| ○ B.S. 117

描11 Ewald: Kants Methodologie, 1906, S. 106

H | | ibid. S. 110

出 | ibid. S. 112

当 | 国 Ewald: Kants kritischer Idealismus, 1908, S. 18—30

ロッツエにも同様の見解がある。Vgl. Lotze:Logik, 1928, S. 479—481

計一法 8 5. 159

註一六 B. S. 38, 40. 第一版にもこれに該当する部分がある。A. S. 24, 31

部一七 2.8.10

M. Scheler: Die transzendentale und die psychologische Methode, 1922, S. 40, 51

出一九 Paulsen: Immanuel Kant, 1920, S. 225, 227

Windelband: Geschichte der neueren Philosophie, S. 50-55

Riehl: Der philosophischer Kritizismus, Bd. I. S. 430-431

拙口〇 K: Fischer: Geschichte der neueren Philosophie, Bd. 4 Kant, I. S. 363

特に数学を基準とする。(S. 364)

Smith: A commentary to Kants Critique of pure reason, 1918, P. 47-8

Vaihinger: Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Bd. I. S. 387-388

出门门 ibid. S. 401—403

期一四 ibid. S. 412—413

莊二五 ibid. Bd. II. S. 340

註二六 ibid. Bd. I. P. 412—417

Smith: ibid. P. 44-45 尚彼は序説の説明は独断論者に対し、 批判の証明は懐疑論者に対するものと解する。(P.47-48)

起一人 B.S. S

胜二九 B. S. 28

推三〇 B. S. 159

計三 B. S. 117

盟門 Vgl. Görland: Aristoteles und Kant, 1909, S. 500, 503, 50

A. S. 87

間門 Vaihinger:Kommentar, Bd. II. S. 152

註三元 B. S. XIV Anm.

Windelband: Geschichte der neueren Philosophie, Bd. II. S. 54 - 55

Paulsen: Immanuel Kant, S. 223. Anm.

書七 N. Hartmann: Der Aufbau der realen Welt, 1940, S. 588-589

Scheler: Die transzendentale und die psychologische Methode, S. 55, S)

K. Fischer: G. d. n. p. Bd. 9, S. 360-361.

ないと解してゐる。かゝる叙述の相違と解することに関してはカント自身にもその様な言がある。 彼は、批判に於て綜合法序説に於て分析法がとられてゐるが、それは叙述法の相違であり、先驗法の本質たる発見法は分析法しか

註三八 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1918, S. 77

註三九 N. Hartmann: Metaphysik der Erkenntnis, 4. Aufl. 1949, S. 221-222

Ewald: Kants Methodologie, S. 111

ヴインデルバントにも同様の見解がある。Vgl. Windelband:Kritische oder genetische Methode?(Prälndien 2. Bd.) S. 127

註四〇 B. S. XII

出了 ibid. S. XIII

超三一 ibid. S. XVIII Anm.

カントの哲學的方法論研究

描图 || Kant: Kritik der p. V. S. 29-30 (Akademische Auflage, Bd. 5)

Kant: Kritik der Urteilskraft S. 376-377 (ibid.)

高坂正顕「カント哲学の解釈」

原佐氏は批判法を以て事実の分析としての分析法と事実への適用としての綜合法より成り、後者が実験法としての超越的方

法であり、それは更にアプリオリより事実へと事実よりアプリオリへの下降と上昇とより成ると解してゐる。

らないであらうし、又形而上学的演繹と解すれば実験法は先験的演繹のみと解されて、批判の方法を綜合法乃至実験法と解するカ 然しこの様に解すると事実の分析法が何を意味するかといふ困難が起る。それをカントのいふ事実の問題とすれば批判法の中に入

ントの見解に相反することになる。

は本文に解した如く序説のそれに対する用語であつて、批判に於ける分析的手続に対立して用ひたのではないであらう。 氏が実験法に上昇下降両者を認めたのは、実験法が単純でないことを認めたものと解されるが、カントがそれを綜合法といつたの

描图用 Vaihinger: Kommentar Bd. I. S. 417—8

超四六 Ewald: Kants Methodologie, S. 112-115

アディッケスはカント解釈の中で批判がこの様に具体的な認識にまで関係するものと解してゐる。

Adickes: Kants Lehre von der doppelten Affektion unseres Ich, 1929, S. 38. 91-92

には、必ずしも主観的とは限らない。それ故先験的を広義に解すれば、との様にいへるのである。 カント自身に於ては先験的なるものは常に主観的である。然しカントから出た新カント学派に於ける対象論理に於ける場合

註四九 カントは第一版緒論に於てそれ自ら明瞭且確実なるものを先天的と解してゐる。これはデカルトの思想を想はせるものであ

る。(A. S. 2)

註五○ 朝永三十郎「哲学史的小品」一○二頁

註五一 Jansen: Die Geschichte der Erkenntnislehre, 1640, S. 56, 60-61, 62

趙玉二 B. S. XVIII Ann.

註五三 拙著「哲学講話」一二八頁、一五三頁