## 慶應義塾大学学術情報リポジトリ

Keio Associated Repository of Academic resouces

| Title       | 興福寺東門院の相承 : 文明四年北畠氏子弟入室の前提                                                                        |  |  |  |  |  |  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| Sub Title   | Successive chiefs of the Kofuku-ji Tomonin temple                                                 |  |  |  |  |  |  |
| Author      | 大薮, 海(Oyabu, Umi)                                                                                 |  |  |  |  |  |  |
| Publisher   | 三田史学会                                                                                             |  |  |  |  |  |  |
| Publication | 2011                                                                                              |  |  |  |  |  |  |
| year        |                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |
| Jtitle      | 史学 (The historical                                                                                |  |  |  |  |  |  |
|             | science). Vol.80, No.4 (2011. 12) ,p.19(295)- 52(328)                                             |  |  |  |  |  |  |
| JaLC DOI    |                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |
| Abstract    |                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |
| Notes       | 論文                                                                                                |  |  |  |  |  |  |
| Genre       | Journal Article                                                                                   |  |  |  |  |  |  |
| URL         | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara id=AN00100104-20111200-0019 |  |  |  |  |  |  |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

## 興福寺東門院の相承

# ――文明四年北畠氏子弟入室の前提―

海

が一致した貴族子弟の寺院への入室は、盛んに行われるであった寺院内に、子弟の入室という形で貴族勢力が進出していったことはよく知られている。貴族側は新たな出していったことはよく知られている。貴族側は新たな出も子弟を受け容れることの対価として、貴族に対して側も子弟を受け容れることの対価として、貴族に対して外護者や檀越としての役割を期待したため、両者の利害であった。

の所領は貴族の家領と同様の位置付けを与えられるよう家を相続し、さらにそれを一族・近親者に伝えた。院家ら、同氏出身者の入室が多くみられる。彼等は寺内の院興福寺においても、藤原氏の氏寺であるという性格か

ようになった。

になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般化になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般と称され、他の貴族出身者(=良家)が入室した諸院家とは区別された。鎌倉期に興福寺の院家は四十以上を数え、そ別された。鎌倉期に興福寺の院家は四十以上を数え、それぞれ一乗院方と大乗院方に分かれていたが、室町期にれぞれ一乗院方と大乗院方に分かれていたが、室町期にれぞれ一乗院方と大乗院方に分かれていたが、室町期になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般化になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般化になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般化になり、鎌倉期には特定氏族による院家の相承が一般化になり、鎌倉期には特定氏族によるによりになった。

ら伊勢守護に補任されていた。入室当時政郷弟は一二歳知られる村上源氏の一族であり、当時は貴族でありなが福寺東門院入室である。北畠氏は「伊勢国司」の通称で七二)四月になされた伊勢の北畠政郷弟(教具息)の興七二)四月になされた伊勢の北畠政郷弟(教具息)の興七二)四月になされた伊勢の北畠政郷弟(教具息)の興

興福寺東門院の相承

で、二年あまり後に得度して孝尊と称した。

起きた出来事と指摘されているに過ぎない。及は少なく、わずかに北畠氏の「支配構造の変容期」にも言及されている。しかしその意義や背景についての言この一件については、これまでの北畠氏研究において

一方、興福寺の院家研究においては、この一件以後、東門院が興福寺と北畠氏との交渉窓口となったことが永福寺院家についてはじめて包括的かつ詳細に論じたものであり、東門院の相承についてもその考証の大半が有効であり、東門院の相承についてもその考証の大半が有効と思われるが、やはりその背景については述べられていない。永島氏以後では富貴原章信氏や高山京子氏が他のない。永島氏の研究以上の根承についても検討しているが、永島氏の研究以上の成果は得られていないようでるが、永島氏の研究以上の成果は得られていないようでるが、永島氏の研究以上の成果は得られていないようでるが、永島氏の研究以上の成果は得られていないようであり、東門院が興福寺と北島氏とのでは、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には、1000円には

興福寺院家研究のいずれにおいても注目されてきたとは常に興味深い事例であるにもかかわらず、北畠氏研究と場にあった北畠氏の出身者が院家に入室したという、非貴族でありながら伊勢守護に補任されるという特異な立遺がでありながら伊勢守護に補任されるという特異な立っていようにこの一件は、興福寺院家相承者として日野

えられる。 えられる。 まられる。 したからこそ、入室が実現したと考 方の利害関係が一致したからこそ、入室が実現したと考 らかの意図や事情が存在したことが容易に推測され、双 に入室するに至るまでには北畠氏と東門院の双方に何 いい難いのである。しかしながら、北畠氏出身者が東門

たこでまず本稿では、それらの考察を行うための準備 として、東門院の相承について明らかにする。なぜなら は、双方の意図や事情を探るうえで、東門院という院家 がどのような歴史的背景を有する院家なのかを知ること は必要不可欠の作業であると考えられるが、その根幹と は必要不可欠の作業であると考えられるが、その根幹と なる東門院相承に関する研究は、先述の永島氏の研究以 来、ほとんど進展がみられないからである。永島氏以後 来、ほとんど進展がみられないからである。永島氏以後 来、ほとんど進展がみられないからである。永島氏以後 をを最初から検討する必要があろう。検討する期間は、 史を最初から検討する必要があろう。検討する期間は、 史を最初から検討する必要があろう。検討する期間は、 中での研究や史料の再検討などにより、東門院という院家 がどのような歴史的背景を有する院家なのかを知ること なる東門院の成立から孝尊が入室した当時の東門院主奏祐が 原主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事 に主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事 に主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事 に主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事 に主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事 に主職を相承するまでとし、孝尊が入室できた背景や事

第一章 東門院の伝承的成立

願に始まるとされている。史料上の初見は『興福寺別当前掲の永島氏の研究によれば、東門院は近衛基通の発

を開いたともしている。一体東門院はいつ頃成立し、誰いる。しかし永島氏は別の研究において、修円が東門院(生) 公縁を初代院主とみており、高山氏も同様の見方をしている。一方富貴原氏は、鎌倉初期にその名を確認できる 次第』に載せられた建保六年(一二一八)の記事とされ、(=) そこにみえる「東門院」を初代院主と永島氏は推定して

によって開かれたのであろうか。

とが知られ、最澄から日本最初の灌頂を受けたともされ 概ね弘仁・天長年間(八一○~八三三)頃にその任にあ 書かれている。任別当期間には異説も多いようであるが、 績といえよう。 こ (<sup>(3)</sup>) た室生寺を継承して発展させたことは、修円の大きな業 寺第四代別当を務めた人物で、前掲『興福寺別当次第』 ている。また、 ったとみてよいであろう。最澄と親密な交流があったこ まず修円開基説について検討してみよう。修円は興福 賢憬の資であるとか「小谷氏、大和国人」などと なかでも、 師である賢憬によって開かれ

門院を開いたことについては一切言及がない。加えて、 伝には、伝法院を開いたことは記されているものの、東しかしその『興福寺別当次第』に載せられた修円の略 修円について論じた先行研究においても、 室生寺伝法院

興福寺東門院の相承

ほとんど触れられていないのである。(28) り上げられることが多いが、修円と東門院との関係には との関係から修円が興福寺伝法院の開祖であることは取

その永島氏の論拠とみられる記事が、『雑事記』中に その言説の具体的な根拠を知ることは難しい。しかし、その論拠を「興福寺側の所伝」としか記していないため、 東門院と修円の関係についてはじめて触れた永島氏は、

## 史料 『雑事記』 文明四年 四七二) 六月一 $\equiv$

る。

見禄者也、五師四帖双今日修円僧都忌日也、

五師四帖双子等在之歟、

東門院・

上古於伝法院深蜜会修之由

同

]時仁也、大威徳明王化身云々、(下略

院共以修円坊也、

修円者室生山二入滅、弘法大師

とを踏まえれば、東門院と伝法院が「修円坊」であると 三日に昔は伝法院において深密会が修されていたこと、 ことなどが看取される。 東門院と伝法院がともに「修円坊」であるとされている いうことは、 なわちこの記事からは、 両院とも修円によって開かれたということ 伝法院が修円により開かれたこ 修円の忌日にあたる六月一

を意味していると解釈できよう。

右記』に徴証があるため、おそらく事実と認めてよいは、『興福寺別当次第』以外にも平安期に記された『中伝法院が修円によって開かれた院家であるということ

を開いたとする言説をそのまま事実と認めることは躊躇を示す史料は見当たらない。したがって、修円が東門院が、室町期に記された【史料一】以外、修円との繋がりあろう。しかし東門院については、管見の限りではあるある。しかし東門院については、管見の限りではあるよって開かれたものと認識されていたことは確か―でしまって関かれたものと認識されていたことは確か―で

は、伝法院を介して修円と繋がりを有していたとはいえい、伝法院を介して修円と繋がりを有していたとはいた際門院が継承していたり、かつて伝法院で行われていた深門院が継承していたり、かつて伝法院で行われていた深いたともいい切れない。たとえば、伝法院領の一部を東しかしながら、修円と東門院の間には全く関係がなかしかしながら、修円と東門院の間には全く関係がなか

院主とされているのである。

それはその名の通り複数の血脈について、相承者を線で抄』の中に、「血脉相承次第等」と題された記事がある。大乗院門跡であった尋尊によって著された『三箇院家大乗院門跡であった尋尊によって著された『三箇院家外にもその名を見出せる。『雑事記』と同じく室町期に立らに、東門院の成立に関係したとされる僧は修円以

繋げて示したものであるが、その中に次のような記事が繋げて示したものであるが、その中に次のような記事が

【史料二】『三箇院家抄 第一』(第一〇丁裏貼込

○良敏—慈訓—仁秀—願安—平源 大乗院 禅定院 大乗院 大乗院 大乗院 禅定院 大乗院 大乗院 大乗院 禅定院 大乗院 大乗院 大乗院 禅定院 大乗院

安秀

7—長保

であるとみなされる。つまりここでは、仁秀が初代東門ともに「本願」と付された僧侶は、その院家の初代院主あると記されているので、この【史料二】で院家の名と抄』の中の「三箇院家等相伝次第」に初代大乗院門跡で

右に掲げられた僧侶のうち、

隆禅は同じく『三箇院家

の関係も不明である。れている。しかしそれ以外の事績は知られず、東門院とれている。しかしそれ以外の事績は知られず、東門院とている間、寺主として別当の職務を代行したことが知らて秀は、興福寺初代別当である慈訓が別当を停任され

ことには充分な注意が必要といえよう。しかし、室町期基説も史料的根拠が弱く、そのままそれを事実と認めるつまり、右でみてきたように、修円・仁秀いずれの開

考察するうえでも注目すべきことであると思われる。確かであり、そのことは東門院と北畠氏の関係についての興福寺においてそのような言説が流布していたことは

# ―特定氏族による相承確立以前章 東門院の実質的成立

期以降の東門院についてみていきたい。にもその名が散見されるようになる。本章では、平安末にもその名が散見されるようになる。本章では、平安末ことができなかったが、平安末期になると、同時代史料によって東門院の存在を確認する

ている。しかし、それ以前の史料にも東門院の名称を確別当次第』の記事であることが永島氏によって指摘され、生に触れたように、東門院の史料上の初見は『興福寺

認することができる。

> 代院主について明らかにしたい。 末柄氏の手法に倣い、廻請を手がかりとして東門院の歴 について明らかにする際にも有効と思われるので、以下では 主を明らかにする際にも有効と思われるので、以下では でいて明らかにした。末柄氏の手法は東門院の歴代院 際に薬師寺別当の僧官位が変動(後退)することに着目

廻請において東門院の名称が現れるのは、文治二年

(一一八六) からである。

【史料三】 文治二年八月二五日付法華会講問廻請

写

(『故廻請之写』)

表書三云

六

文治二年法華会講問廻請

政所

講師 宗海大法師奉

請定 当年法華会講読法用聴衆事

読師 相尊大法師奉

聴衆

元興寺権大僧都長官権僧正

松林院権大僧都権長官法印権大僧都

興福寺東門院の相承

光明院前権少僧都 伝法院権少僧都

東門院法眼 上階法眼 竹林院法眼

転経院法眼

法花寺権律師 西大寺法眼 禅支院権律師

成寿院法橋(常) 室権律師

中 略 東院権律師

右依例請定如件

文治二年八月廿五

Н

別当権僧正法印大和尚位 判

権別当法印大和尚位権大僧都 判

右の史料において聴衆の中で第九位に名を連ねてい る

あり、 東門院法眼」は、 初代東門院主とみられる人物である。まずはこの 後述のように(仁秀や修円などを除いた実質上 東門院主の史料上における初見でも

「東門院法眼」について検討してみよう。

門院法眼」と称されている僧は、前年までは「長谷寺法 四)・元暦二年の三カ年分しか存在しない。それら三カ 年の廻請と【史料三】を比較すると、【史料三】で「東 廻請は寿永二年(一一八三)以降の分が現存している 【史料三】以前には寿永二年・元暦元年(一一八

ある。

眼」と称されていたことが看取される。

継に長谷寺別当職を譲って文治二年八月に「東門院法 は、 眼」となったと推測される。そしてその頼継の前任者と 谷寺法眼」は、頼継に長谷寺別当職を譲って「東門院法 綱に昇る以前の得業の学階にあった。したがって頼継はったことが他史料から確認でき、いずれも在任当時は僧 次第』によれば、長谷寺別当は養和元年(一一八一)に(※)によれば、長谷寺別当は養和元年(一一八一)には対する呼称である。室町期に成立した『諸寺別当座主 眼」と称されていたのは、尋忠である可能性が高いので の補任であれ二度目の補任であれ、いずれも尋忠である。 えて、頼継の前任者にあたるとみられる。すなわち「長 該当せず、しかもその「長谷寺法眼」は、 文治二年以前にその名を確認できる「長谷寺法眼」には と目まぐるしく交代したことが知られる。このうち頼 尋忠が補任されて以後、頼継―尋忠―頼継―良円―信円 つまり、元暦二年八月に長谷寺別当に在任し、その後頼 については、養和元年以降は【史料三】と同時期の文治 二年八月と建久二年(一一九一)閏一二月にその職にあ 長谷寺法眼」とは、 頼継の文治二年八月の長谷寺別当在任が頼継の初度 法眼の僧位を有する長谷寺別当 時系列的に考

玄縁よりも以前に別当に補任されており、寿永二年から懐は、安元二年(一一七六)に長谷寺別当に補任された それをみてみると、平安期に法眼で別当を務めたのは、 当補任時のものとみられる僧官位が書き入れられている。 当次第」には、概ね平安期の任別当者の名前とともに別 たがってやはりその「長谷寺法眼」は、尋忠のことを指 元暦二年までの間の「長谷寺法眼」には該当しない。 覚懐と尋忠しか確認できないことがわかる。このうち覚 諸寺別当并維摩会 講師等次第』に記された「長谷寺別 そのことは他の史料からも裏付けることができる。

縁の弟子であり、承安元年(一一七一)の維摩会におい の弟にあたる人物である。興福寺別当を務めた尋範や玄尋忠は、藤原忠隆の息男で、平治の乱を起こした信頼 て研学を務めた記事で「年三十三、﨟十九」とあること (一二〇六)から建永二年の間には法印に昇った。 養和元年に得業から法眼に昇進し、さらに建永元年 保延五年(一一三九)生まれであることが知られ

しているとみるべきなのである。

にその名は記載されていない。(39) 名を確認できる。承元四年に入滅したため、同年の廻請廻請では承元三年(一二〇九)まで「東門院法印」の

庄雑 を書き遺していたようである。いまその実物は伝わって 史 た、一乗院領大和国池尻庄をめぐる訴訟において、池尻 いないが、弘安年間 ところで、尋忠は入滅の際に自らの所領などの処分状 (一二七八~一二八八) に提起され

| 如此不注置者、難有此房□□故也、若於背此支配之旨 | 是偏為院家領之故也、□□庄可被加此房舎修理修造也 | □□□申之、又以名□□□□地京都人、又□譲一庄、 | 次池尻庄者、□□□□□□庄内事、毎事可任□例、 | 也、殊申付師弟□□乃至懷異心事出来者、全非予門跡 | 大納言□□所譲与也、一期之後、宰相君行遍东可被譲 | <ul><li>□、尋忠相伝領掌敢無他妨、而於東門院房舎・敷故</li></ul> | □東門院本主字太法印承元四秊記録状云、右房舎庄薗 | 一通。良隱法眼讓狀案在行遍律師讓狀案 | 一通 尋忠法印処分帳総目録案 | 者宣事、 | 遍慇□□東門院当知行不可有相違由、重被申下 | 欲早停止鬼熊非分濫訴、且任証文明鏡道理、且宍 | □乗院御領池尻御庄雑掌重謹言□、 | 文料四】 弘安年間大和池尻庄雑掌申状 | 用されて | - 多四名 1. 利国的周月であった 言言いこしこう |
|--------------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------------------------|--------------------------|--------------------|----------------|------|-----------------------|------------------------|------------------|--------------------|------|----------------------------|
| 配之旨                      | 修造也                      | 庄、                       | 例、雖                     | 予門跡                      | 可被譲                      | 敷地者                                       | 舎庄蘭                      |                    |                |      | 下 長                   | 且守行                    |                  |                    | いる。  | ž                          |

輩者、 也、 凡見今状前後、其身令尋常者、次第処分加可□ 事子細既以申入畢、敢不可有改□□□□≥委細、 更非門跡、 自余門跡等同□□可訴申 長者殿下

(後欠)

者がいれば、その者は尋忠の「門跡」(=門弟)ではな 修理料所とせよ、もしこれらの処分の旨に従わない者が の院家領とする、他者に譲渡することなく東門院房舎の すでに尋忠から長者に対して申し入れてある、と書かれ いれば、その者は尋忠の門弟ではないので、他の門弟は 納言□□」に譲与し、その「大納言□□」が入滅の後は、 てきたが、それらのうち「東門院房舎・敷地」は、「大 した記録状には、いくつかの房舎や庄園を尋忠が相伝し すなわち、「東門院本主宇太法印」が承元四年に書き遺 の、東門院に関する部分の大要は把握することができる。 ているという。 い、次に池尻庄については、別相伝とし、東門院に附属 |宰相君行遍| に相承させよ、もしこの旨に背くような 長者殿下」(=藤氏長者) 上下が裁断されているため文意をとりづらいもの 【史料四】は『勘仲記』の紙背に遺された文書で に訴え出よ、 詳細については

訴訟の際に提示されたものであり、 しかもそれを記し

強い繋がりが存在していたことを窺わせる材料となる。

る。 あるものの、その内容は非常に注目すべき点を含んでい た文書の実物が提出されていないなど注意を要する点が

二年三月)と一部重なるということである。当時興福寺その基通が氏長者であった期間(治承三年一一月~文治 云々」とあることも、 門院について「御本地普賢寺殿(=近衛基通 害から復興しようとしていた。さらに『雑事記』 は、氏長者近衛基通の下で平氏南都焼き討ちで被った被 考えられる元暦二年八月から文治二年八月までの間は、 が近衛基通の伯父にあたり、尋忠が東門院を開創したとみてみると、興味深い事実が指摘できる。それは、尋忠 廻請(【史料三】)において尋忠が東門院主としてみえる な初代院主は尋忠であり、東門院の実質的な成立時期も ると考えられる。つまりこの記述から、東門院の実質的 あり、尋忠が東門院の初代院主であることを意味してい 文治二年からあまり遡らない時期に求められるのである。 れている点である。「本主」とはすなわち本願のことで そのようなことを前提として尋忠の俗系について再度 まず一つ目は、尋忠が「東門院本主宇太法印」と称さ 尋忠や東門院と近衛基通の間には 中に東

て迎えられたと考えることができるのではなかろうか。は復興)され、基通の伯父にあたる尋忠が初代院主とし門院は、南都復興の一環として基通により創設(もしくこれらのことを踏まえれば、あくまで推測であるが、東

また「宇太」は「宇陀」(宇多)であり、大和国宇陀郡と「宇太」は「宇陀」(宇多)であり、大和国宇陀郡のことを指しているとみられる。一般的に僧侶の呼称は、最終僧官位が用いられることが多いが、ある土地とおいるともある。それゆえ「宇太法印」という呼称は、尋ることもある。それゆえ「宇太法印」という呼称は、尋なが宇陀郡と何らかの強い関係を有していたことに起因があると推測できよう。

で昇っていたことが看取される。

で相承するよう記述されているというのである。院は尋忠から「大納言□□」→「宰相君行遍」との順序分状)であったとみられる。そしてその譲状には、東門状」とは、実質的には入滅を前にして書かれた譲状(処れている点である。前述のように尋忠は承元四年に入滅れている点である。前述のように尋忠は承元四年に入滅れている点である。前述のように尋忠はよって示さ

納言公」と称されていたことが知られる。建久六年三月系が不明ながら、文治元年の維摩会で研学を務め、「大「大納言□□」とは、尋恵のことであろう。尋恵は俗

庄領主職の三分の一が譲られたとの記事から、法印にまた。また、寛清(弼得業)から「尋恵大納言法印」に生馬との際に参賀した興福寺僧の中にも「法眼尋恵」とみえた。また、寛清(弼得業)から「尋恵大納言法印」に生馬る。また、寛清(弼得業)から「尋恵大納言法印」に生馬の際に教育した興福寺僧の中に「尋恵大会のでは、「公司」という。

四請では、元暦元年法華会講問廻請写に「尋恵大法 四請では、元暦元年法華会講問廻請写に「尋恵大法 のの、この「定南院」を称する僧は法印にまで昇って ものの、この「定南院法眼」が記されていた位置には、 とと思われる「大納言法眼」が記されていた位置には、 とと思われる「大納言法眼」が記されていた位置には、 とと思われる「大納言法眼」が記されていた位置には、 とと思われる「大納言法眼」が記されていた位置には、 であって「定南院法眼」の名がみえるようになる。尋恵 が「定南院」を称したことは他の史料から確認できない ものの、この「定南院」を称する僧は法印にまで昇って いるから、「定南院」=尋恵である可能性は充分にある いるから、「定南院」=尋恵である可能性は充分にある

方「宰相君行遍」の名は、管見の限り建保六年(一

と考えられる。

(「行遍律師」)を最後に、史料上でその活動を確認でき二年(一二二八)に春日八講の春季季行事を務めた記事見である。以後の廻請にもその名が散見されるが、安貞二一八)の慈恩会の廻請に「行遍擬得業」とあるのが初

なくなる。

うである。 てしまえば、事態はそのようにうまくは運ばなかったよ院を相承することができたのであろうか。結論から述べたれでは、尋恵や行遍は実際に尋忠の遺言通りに東門

## 【史料五】『簡要類聚鈔』第一

## 池尻庄

是人工、 一定者、本領主寄附之地也、段別三升米為院家御年 当庄者、本領主新教害件庄民之時依有同意之科、永 前実奉学房得故継尊光緣房 武夫 一乘院々主、其外法務 武夫 之処、行遍侍法師殺害件庄民之時依有同意之科、永 之処、行遍侍法師殺害件庄民之時依有同意之科、永

その一乗院領の記事に含まれる。「池尻庄」とは、【史料とともに掲げた後に一乗院領を列挙しており、本記事は『簡要類聚鈔』第一は、歴代の一乗院門跡をその略歴

園であろう。四】に「□乗院御領池尻御庄」とみえる庄園と同一の庄四】に「□乗院御領池尻御庄」とみえる庄園と同一の庄

池尻庄は、東門院の別相伝領とされていたが、実際には領主職は一乗院門跡に没収されたという。【史料四】で殺害した際、その殺害に行遍も同意していたことにより、尋恵から譲られて知行していたが、侍法師が池尻庄民を尋応の領主職(領家職)に関する注目したいのは後半部分の領主職(領家職)に関する

尋恵は東門院領を管領する立場にあった)ことから、実東門院領であった池尻庄を行遍に譲っている(すなわち、尋恵については、「東門院法印」と呼称され、しかもたことにより一乗院領になったのである。

尋恵知行の後に行遍の手に渡り、そして行遍が罰せられ

なくして死去、もしくは没落したのであろう。 一個では、安貞二年に春日八講春季季行事を務めてから程いら僧官位も律師止まりであったとみられる。おそらくいのでででは「東門院」を冠称されておらず、その呼称際に東門院を相承したと考えて良いであろう。しかし行際に東門院領であった池尻庄を行遍に譲っている(すなわち東門院領であった池尻庄を行遍に譲っている(すなわち

は、尋忠入滅後早々に破られていたようなのである。そろうか。実は、【史料四】に引用されていた尋忠の遺言それでは東門院主職は尋恵から誰に相承されたのであ

のことを廻請から確認したい。

られる。 門院已講」と称されるこの僧は、公縁のことであるとみ廻請に現れるのは、建保二年になってからである。「東廻請に現れるのは、建保二年になってからである。「東

弟子であるが、【史料四】に引用された尋忠の譲状では、東門院主になれたのかということである。公縁は尋忠のしかしここで一つ疑問が浮かぶ。それは、なぜ公縁が

れていたのである。

後のことであるから、行遍の死去(もしくは没落)をそきなくなるのは、公縁が史料上で東門院を冠称される以えて、その譲状において指名された行遍の活動が確認で東門院の相承者としてその名を挙げられてはいない。加

の理由とすることもできないであろう。

そこで注目されるのが、代々の大乗院門跡の譲状や置 を取り上げて門跡相承について論じた安田次郎氏の次 のような指摘である。すなわち安田氏は、大乗院門跡の のは、複数の門跡相承候補者が競合していて門跡相承が 順調に行えない状況にあったからであると指摘したので (る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の ある。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の ある。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲状の を(る)。この安田氏の指摘に基づけば、尋忠による譲れる。

まだ若年であったため、行遍までの中継ぎとして、すでていたのは、行遍であろう。しかし尋忠入滅時の行遍はおそらく、尋忠の次代の東門院相承者として予定され

ざるを得ないが、考えられるのは、行遍と公縁による後

継者争いである。

興福寺東門院の相承

よる院主職相承を危惧していたのである。はないか。尋忠は、行遍以外の人物、具体的には公縁にに定南院を称していた尋恵が東門院主に指名されたので

どのようなものであったのであろうか。では尋忠に院主職相承の不安を抱かせた公縁の力とは、

強い結び付きが窺えよう。

立こで想起すべきは、公縁が尋忠の弟子であるとともに、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということである。雅縁は鎌に、雅縁の弟子でもあったということであるとともここで想起すべきは、公縁が尋忠の弟子であるととも

した行遍への院主職相承を意図し、譲状を作成したのでう。そのような状況に危惧を抱いた尋忠は、尋恵を経由の東門院相承を強力に支援した可能性は充分考えられよ頂点にあった雅縁が自らの弟子の立身出世を図り、公縁その雅縁なのである。興福寺において名実ともに権力のそして尋忠が入滅した承元四年当時の興福寺別当が、そして尋忠が入滅した承元四年当時の興福寺別当が、

たい。

はなかろうか。

もちろん、前に触れたように、【史料四】に引用された尋忠の譲状なるものが捏造されたものであった可能性た尋忠の譲状なるものが捏造されたものであった可能性た尋忠の譲状なるものが捏造されたものであった可能性 は いずれにせよ、東門院主職は尋忠から尋恵を経て公縁 可能であろう。

## 完章 鎌倉期~室町前期の東門院

## ―閑院流藤原氏による相承―

門院を相承したことが確認できる。 に相承系図参照)。『尊卑分脈』にも「法印権大僧都、公院相承系図参照)。『尊卑分脈』にも「法印権大僧都、公院を西園寺公経の孫で、洞院実雄の息である(左掲東門たる西園寺公経の孫で、洞院実雄の息である(左掲東門にあいる。

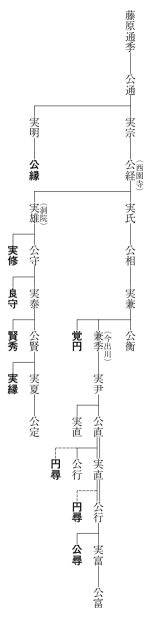
できる(「実修擬得業」)が、東門院を冠称されるのは正廻請では、実修の名は建長五年(一二五三)から確認

務めることもなく、僧侶としては公縁ほど大成しなかっ四〇年以上に及んだ。しかし公縁のように興福寺別当を院主の立場にあったが、実修の在職はそれよりも長く、院主の立場にあったが、実修の在職はそれよりも長く、原則)、正安二年(一三〇〇)を終見とする(「東門院法嘉二年(一二五八)になってからであり(「東門院法嘉二年(一二五八)になってからであり(「東門院法

での初見は正安三年であるが、実修と同様に当初は東門良守である。洞院公守の息で、実修の甥にあたる。廻請実修の跡を相承したのは、「実修法印資」と記される(%)

たようである。

## 東門院相承系図(太字は東門院主職相承者)



※主に『尊卑分脈』によって作成。ただし円尋については、公行の兄弟とみられるが(本稿注(頃))、実直の養子 となった公行からみて、円尋が実弟となるのか義弟となるのか確定できないため、このような表記をしている。

興福寺東門院の相承

院を冠称されておらず(「良守擬得業」)、延慶元年(一

れるようになる。三〇八)になってはじめて「東門院法眼」の名で呼称さ

正覚円 徳治三年」とみえるからである。門院主として挙げられている人物の中に、「前法務大僧蔵されている保井本『興福寺院家伝』において歴代の東蔵されている保井本『興福寺院家伝』において歴代の東ないらしい。というのも、天理大学附属天理図書館に所なが、良守は実修から直接東門院を相承したわけでは

遁世僧となったようである。

な役割を果たした人物としても知られている。保井本の人物であった。また『春日権現験記絵』の成立に重要の人物であった。また『春日権現験記絵』の成立に重要の人物であった。また『春日権現験記絵』の成立に重要の人物であった。また『春日権現験記絵』の成立に重要の人物であった。また『春日権現験記絵』の成立に重要の人物である(前掲東門院相承系図参照)。東北院主職を相承し、興福寺別当を二度務め、さ覧円は西園寺実兼の息である(前掲東門院相承系図参

務められるまでに成長するまでの中継ぎとして院主職を慶元年)当時、覚円は東北院主で法印権大僧都に補任さまで、東北院主であった覚円が東門院主を兼任していた同一人物ではない。つまり、良守が東門院主となる直前れており、延慶元年の廻請にみえる「東門院法眼」とは東北院主で法印権大僧都に補任さ慶元年)当時、覚円は東北院主で法印権大僧都に補任さいたがある。

相承したのであろう。

「遁世禅、空覚」とあることから、興福寺から没落して (S) 良守は、延慶二年には権少僧都に補任されている。し 良守は、延慶二年には権少僧都に補任されている。し

であるが、再び覚円が東北院主と東門院主を兼任していえなくなる。その間の東門院の様子については一切不明良守没落の後、しばらくの間廻請から東門院の名はみ

た可能性も考えられよう。

眼」と呼称されるこの僧は、賢秀のことであるとみられ元徳二年(一三三〇)になってからである。「東門院法応長二年以後、再び東門院の名が廻請に現れるのは、

る。

賢秀の次代の東門院主とみられる実縁の名もみえている 六七)というように断片的にしか遺されていない。これ請も観応二年・文和二年(一三五三)・貞治六年(一三 三四三)まではほぼ毎年廻請が遺されており、「東門院確定させることが難しい。元徳二年以後、康永二年(一 眼」は、賢秀のこととみなされる。また、貞治六年の廻 六年の廻請であり、さらに文和二年の廻請については、 年(一三五〇)までは廻請が欠失しており、その後の廻 法眼」の名称も確認できる。しかし康永三年から観応元 朝時代の廻請の残存状況があまりよくないこともあり、 請にみえる「東門院法眼」は、﨟次が文和二年時より一 (「実縁大法師」)。よって同年の廻請にみえる「東門院法 らのうち東門院の存在が確認できるのは文和二年と貞治 しかし賢秀が東門院主であった期間については、 南北

てみたい。 同時期の東門院について、廻請以外の史料からも探 0

ろう。

は同一人物ではないと思われる。おそらく実縁が東門院

一も後退しているので、文和二年時の「東門院法眼」と

も明らかであるが、さらに検討してみよう。

主職を賢秀から相承し、そのように称されているのであ

東門院の使者が「有申長者(=二条良基)

興福寺東門院の相承

るように、法眼が賢秀の極位であったのであろう。 るが、『尊卑分脈』にも「法眼、東門院」と記されてい いる。また、応安三年(一三七〇)の大乗院門跡教信の(5) 勃発した合戦についての詳細が公賢の許にもたらされて には、「賢秀法眼状」により、一乗院と大乗院との間で 頃から交流があったとみられる。延文二年(一三五七) 事」として北朝の洞院公賢を尋ねている。当時の東門院(タム) たわけではない。そのことは先述の貞治六年の廻請から 四〇年間も法眼のままでいるというのはかなり異例であ 法華会遂業にあたって「世俗勤仕」をした僧の中に、 主は公賢の兄弟である賢秀であるから、両者の間には日 「賢秀法眼」の名を見出すことができる。 元徳二年以来 (%) ところが、賢秀はその入滅まで東門院主の地位にあっ

実縁は東門院を冠称されていないが、東門院領の支配に く賢俊を通じて幕府の了解(支援)を得るためであろう。 とについて、三宝院賢俊に対して書状を出した。おそらは、東門院領相楽庄に「実縁得業」が雑掌を派遣するこ 乗り出している点からみて、 文和三年、興福寺別当の地位にあった大乗院門 すでに東門院主の地位にあ

ったと考えられる。

る。

以前に、実縁は入滅してしまっていたと思われる。世ならば、実縁の次の東門院主とみられる円尋の名が至徳二年(一三八五)の廻請にみえ(「円尋大法師」)、嘉徳二年(一三八五)の廻請にみえ(「円尋大法師」)、嘉と思われるからである。また大僧都を極官として早世しと思われる実縁が、延文元年以来三〇年以上も法眼のまたとされる実縁が、延文元年以来三〇年以上も法師のまたとされる実縁が、延文元年以来三〇年以上も法師」、嘉徳二年によるに、実縁のことではない。なしかしこの「東門院法眼」は実縁のことではない。なしかしこの「東門院法眼」は実縁のことではない。な

院と兼帯の覚円を除き)鎌倉時代の公縁以来のことである(野)。右で述べたように廻請では至徳二年からその活動を確認でき、院主職相承は嘉慶二年頃とみられる。そ動を確認でき、院主職相承は嘉慶二年頃とみられる。そ動を確認でき、院主職相承は嘉慶二年頃とみられる。そ動を確認でき、院主職相承は嘉慶二年頃とみられる。そ動を確認でき、院主職相承は嘉慶二年頃とみられる。その後円尋は今出川公行の兄弟である(前掲東門院相承系図円尋は今出川公行の兄弟である(前掲東門院相承系図

せられたのであろう。

られるものである。また次に掲げる史料は、円尋入滅に関する記事として知また次に掲げる史料は、円尋入滅に関する記事として知明尋は応永二五年頃までは生存していたとみられる。(※)

十日 雨降、東門院公尋法眼府息、今月四日円寂云々、 【史料六】 『看聞日記』応永二七年五月一○日条

被驚、哀傷無極、 也間下向、此間再発、遂及大事云々、老少不定、今更之間下向、此間再発、遂及大事云々、老少不定、今更之間下向、此間再発、遂及大事云々、悲怡事也、腹病持病問器用之間、有若学生之誉云々、弥惜事也、腹病持病

右の記事中、『図書寮叢刊』による翻刻では、「公尋」 と書かれた部分は円尋の誤りであるとされ、標出記事もと書かれた部分は円尋の誤りであるとされ、標出記事も「東門院円尋入寂」とあることから、円尋のことではなかろう。またその後に続く文章も「有若学生之誉」とかろう。またその後に続く文章も「有若学生之誉」とかろう。またその後に続く文章も「有若学生之誉」とかの名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今の名を確認でき、また別当も経験していることから、今日においる。

いる。おそらく応永二六年から二七年の間に、円尋からるが、【史料六】では「東門院公尋法眼」と呼称されての。応永二六年時には「公尋大法師」と呼称されている尋は【史料六】にもあるように、今出川公行の息で公尋は【史料六】にもあるように、今出川公行の息で

の維摩会では一九歳で研学を務めているので、公尋の生年は応永六年となる。すなわち応永二七年の入滅時は二年は応永六年となる。すなわち応永二七年の入滅時は二年は応永六年となる。すなわち、鎌倉時代の実修以来、東門院は洞院家出身者によって相承されてきた。それが、南北朝末期に至身者によって相承されてきた。それが、南北朝末期に至ると今出川家出身者が二代にわたって相承しているのである。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそある。前述のように、鎌倉後期以来興福寺内の院家はそれぞれの貴族の家産と化していたため、特に南北朝の際などを表していたため、特に南北朝の戦のになぜ洞院家は東門院主職を手放してしまったのであのになぜ洞院家は東門院主職を手放してしまったのであるう。応永二四年公尋へ東門院主職が日本のである。応永二四年公尋へ東門院主職が相承されたのである。

の盛衰にあると考えられる。 その疑問を解く手がかりは、世俗社会における洞院家 ろうか。

より京都近辺に位置しない所領は次第に不知行化していとして朝廷から安堵されていた。しかし南北朝の争乱にとして、丹後半国や尾張・遠江に所在する御厨を知行地の院家は、京都周辺に散在する左馬寮領半分をはじめ

ていった。
(当)
ったため、左馬寮領が洞院家領の中核をなすようになっ

足利義満により没収されてしまうのである。ところが永徳二年に至って洞院家は、その左馬寮領を

このような洞院家の没落が、南都における東門院の相承にも影響を及ぼしたのではなかろうか。しかも公定から没収された左馬寮領は、義満の計らいによって今出川家は、洞院家に代わって東門院主を輩出するようになった一族である。左馬寮領は、義満の計らいによって今出川の相承の変化は、密接に関連する出来事であったと考えの相承の変化は、密接に関連する出来事であったと考えられる。

えるのである。

より鎌倉期以来続いた洞院家出身者による東門院主職相定の没落によって引き起こされた可能性が高い。これに

東門院主職の相承の変化は、永徳二年に起きた洞院公

なかったのである。 承は断絶し、以後洞院家出身者が東門院主となることは

―光尋〜孝祐による相承― 第四章 東門院相承の転換期

ついて知ることはできないが、院家としては相続してい「連々見馴者」であったという。この記事から、院主に「故僧正」(=円尋)が上洛して今出川家を訪れた際に「故僧正」(=円尋)が上洛して今出川家を訪れた際に「故僧正」(=円尋)が上洛して今出川家を訪れた際に「故僧正」(=円尋)が上洛して今出川家を訪れた際に「連々見馴者」(元・慶千

たらしいことが窺える。

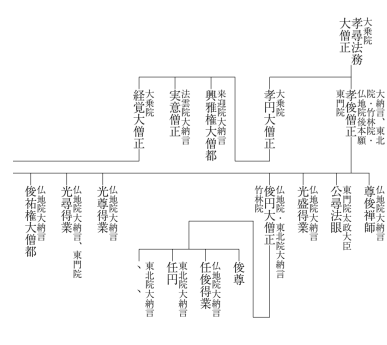
これていた可能性が考えられよう。 としては存続しながらも、院主職は他の院主により兼帯も、東門院主らしき人物の名は見出せない。よって院家 した院家の中に東門院の名は見出せない。また、春日 した院家の中に東門院の名は見当たらない。また、春日 した院家の中に東門院の名は見当たらない。また、春日 したに家の中に東門院の名は見当たらない。また、春日 したに家の中に東門院の名は見当とない。また、春日 したに家の中に東門院の名は見当とない。また、春日 したに家の中に東門院の名は見当とない。また、春日

永享五年になると、再び独自の東門院某と同一人物とみられる。 「東門院」も、この東門院某と同一人物院主就任後はじめての挨拶を貞成に対して行ったのであた。 大学七年に他の院家とともに貞成に対して歳末の 大学をしている「東門院」も、この東門院某は、東 はびをしている「東門院」も、この東門院主が立てられた (型)

考になる。 うか。東門院某の実名については、次に掲げる記事が参うか。東門院某の実名については、次に掲げる記事が参

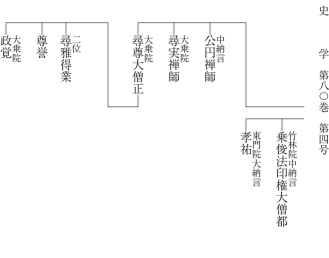
一、仏地院家事、本願者上人御房之御弟子:良盛僧【史料七】『雑事記』寛正五年(一四六四)八月九日条

久成広野了、孝俊僧正再興之、相承次第又如此、正是也、其後院家相続如形、先途以上無之、年



興福寺東門院の相承

三七



場にあったのかを検討してみよう。 仏地院の相承と孝俊周辺の血脈次第を尋尊が書き記した 公尋・孝祐・光尋が、 ものである。ここで「東門院」と注記されている孝俊・ この記事は、 孝俊が仏地院を再興したことに関連して、 永享年間にそれぞれどのような立

く不明である。しかし法名に「光」の字を使用している 言」と呼称されていたことがわかるものの、永享二年の 間の東門院主には該当せず、後述するように孝祐も、こ ることが判明する。『看聞日記』の永享五年の記事にみ 院主として貞成に挨拶しており、東門院主とは別人であ う徴証は管見の限り得られなかった。しかも東門院の名 とされる日野流出身者である。【史料七】で尋尊が記しまず孝俊についてみてみたい。孝俊は「南方日野息」 ことから、孝俊と同様に日野流出身者の可能性が考えら 廻請に「光尋大法師」とみえること以外、俗系なども全 の世に生を受けたばかりのため該当しない。残る光尋に また、公尋は既述の通りすでに入滅しているため永享年 える「東門院」と同七年の記事にみえる「東門院」が同 が確認される『看聞日記』の永享七年の記事では、 あったとみられるが、永享年間に東門院主であったとい ように嘉吉年間(一四四一~一四四三)には東門院主で 福寺別当を退任して後に僧正に叙されている。後述する ついては、【史料七】から孝俊の弟子で「仏地院大納 から七年までは東門院主ではなかったと考えられよう。 ているように仏地院の中興本願であり、応永二六年に興 一人物であると仮定すれば、孝俊は少なくとも永享五年

は充分考えられることである。と同様にそのような家から院主を迎え入れたということ出川家から院主を迎えられなかった東門院が、他の院家出川家から院主を迎えられなかった東門院が、他の院家や広橋家、烏丸家などの出身者が多数入室しており、今れる。室町時代の興福寺の院家には日野流である日野家(図)

大学が、光学が完主であったのは非常に短い期間でに光寺が孝俊の弟子であることを踏まえれば、公尋入滅に光尋が孝俊の弟子であることを踏まえれば、公尋入滅に光尋が孝俊の弟子であることを踏まえれば、公尋入滅に光尋が孝俊の弟子であることを踏まえれば、公尋入滅門院主であったと推測される。

あった。 ところが、光尋が院主であったのは非常に短い期間で

三被下云々、此門跡窮困無極、仍被下云々、鷲尾中(前略)抑聞、南都東門院無主也、仍自公方光明院【史料八】『看聞日記』永享八年七月一八日条

将親昵云々

ように光尋については不明な点が多いが、永享八年七月いた光明院隆秀を院主に据えたというのである。前述の主がいなかったらしい。そこで将軍足利義教が窮困して主の記事によれば、永享八年七月当時、東門院には院

のである。

が不在となってしまったのであろう。以前に光尋が入滅、もしくは没落したために、東門院主

九年には上首(権別当)の実意を超越して興福寺別当にからも窺われるように義教から重用されており、翌永享ある。東門院主職を「公方」から与えられたとあること、光尋に代わって院主となった隆秀は、鷲尾隆敦の息で

満が爆発した。
夢を背景に行動していた者たちに対して、興福寺僧の不勢を背景に行動していた者たちに対して、興福寺僧の不によって暗殺されると、南都においてそれまで義教の権ところが、嘉吉元年六月二四日に足利義教が赤松満祐

補任された。 (<sup>129</sup>)

表教の死去から五日後の六月二九日、六方衆を中心と 表表、興福寺勢は、東大寺に対して発向した。義教と関係 が深く、興福寺と対立することも多かった東大寺西院大 が深く、興福寺と対立することも多かった東大寺西院大 である。その結果見賢は没落 し、見賢が奈良において所有していた莫大な財産も興福 し、見賢が奈良において所有していた莫大な財産も興福

十日、六方蜂起、東門院坊事、如元可被返付仏地院之【史料九】『大乗院日記目録』嘉吉元年七月一○日条

しかし六方衆の怒りは、それだけでは収まらなかった

电 問答隆秀僧正 畢 可返渡云々、 此間儀者、

為上意故無力云々、

次寺務職事、 可被辞退之由同申之、 得其意云々、

見賢の討伐が終わってから日も浅い七月一〇日、

というのである。 を退くことを要求し、 対して東門院を仏地院に「如元」く返付することと寺務 対するものではなく、 秀に対するものであった。その蜂起で六方衆は、隆秀に 六方衆が蜂起した。 しかし今回の蜂起は東大寺や見賢に 隆秀はそれらをいずれも了承した 当時興福寺別当の地位にあった隆 再び

いたらしいことは窺える。

仏地院の庇護の下で存続していたと考えられるのである。(路)、る閑院流藤原氏出身者による院主職の相承が断絶した後、 門院主職を兼帯し、その後その弟子の光尋へと院主職の ということは、隆秀が永享八年に東門院主に就任する以 ある。すなわち、東門院を仏地院に「如元」く返付せよ 相承がなされたと推測したが、今回の六方衆による要求 している。先ほど公尋入滅後は仏地院主である孝俊が東 【史料九】で注目されるのは、東門院に関する記 その推測を裏付ける。 東門院は仏地院の管理下に置かれていたことを意味 つまり東門院は、長年にわた 述で

> 相承したかどうかは不明である。しかし、主職は俊祐(烏丸豊光息)が相承したが、 が東門院に対して何らかの権利を有していると意識して のために使用したことを尋尊が非難しているので、 の坊舎にしか使用できない室生山の神木を仏地院の坊舎 とみられるが、まもなく入滅してしまう。 かかる状況により、孝俊は再び東門院主職を兼帯した 俊祐が東門院 その後仏地院 東門院主職

ったが、東門院主職については一切不明である。 院主職は東北院俊円(裏松重光息)が兼帯することにな ところがその俊祐も宝徳二年に早世してしまう。(図) しばらくの史料的空白期間を経て、次に東門院主であ 小島持言息の孝祐である。孝 仏地

昇った。『雑事記』永正元年(一五〇四)六月三日条に応仁元年(一四六七)に別当に就任し、僧階も僧正まで 八)頃から東門院を冠称されている。寛正六年に権別当年(一四五二)に受戒し、史料上では長禄二年(一四五 祐は永享九年の生まれで、 (国) 三年(一五〇三)に入滅したことが知られる。 孝祐の一周忌が営まれたとの記事があることから、 孝俊の弟子とされる。享徳元(昭)

この孝祐の弟子として東門院に迎えられたのが北畠教

りが深かったとされる。 室生寺は北畠氏との繋が

られているが、室町期の

兀 (三十七) 北畠氏出身者によって相承されてゆくのである。 東門院への入室が相次ぎ、 具息の孝尊である。孝尊以後も孝縁・孝憲と北畠氏から 戦国末期に至るまで東門院は

おわりに

職の相承についてみてき た。これまで明らかにし 数百年にわたる東門院主 以上雑駁ではあるが、

と、次のようになる。 た歴代の院主を表にする

このうち、東門院と北

興福寺東門院主一覧 (初代から孝祐まで)

前述

師である賢憬から受け継 の通り修円は、室生寺を 修円の存在である。 で特に注目されるのは、 畠氏の関係を考えるうえ

いで発展させたことで知

| 出身氏族      | 院主    | 初見           | 終見           |
|-----------|-------|--------------|--------------|
|           | 仁秀    |              |              |
|           | 修円    |              |              |
| 藤原氏       | 尋忠    | 文治2年(1186)   | 承元3年(1209)   |
|           | 尋恵    |              |              |
| 藤原氏(西園寺家) | 公縁    | 建保2年(1214)   | 建長4年(1252)   |
| 藤原氏(洞院家)  | 実修    | 正嘉2年(1258)   | 正安2年(1300)   |
| 藤原氏(西園寺家) | 覚円    |              | 徳治3年(1308)   |
| 藤原氏(洞院家)  | 良守    | 延慶元年(1308)   | 応長2年(1312)   |
|           | (覚円?) |              |              |
| 藤原氏(洞院家)  | 賢秀    | 元徳元年(1329)   | 文和2年(1353)   |
| 藤原氏(洞院家)  | 実縁    | 文和3年(1354)   | 貞治6年(1367)   |
| 藤原氏(今出川家) | 円尋    | 嘉慶 2 年(1388) |              |
| 藤原氏(今出川家) | 公尋    |              | 応永27年(1420)  |
|           | (孝俊?) |              |              |
| 藤原氏(日野家?) | 光尋    | 永享5年(1433)   | 永享7年(1435)   |
| 藤原氏(鷲尾家)  | 隆秀    | 永享8年(1436)   | 嘉吉元年(1441)   |
| 藤原氏(日野家)  | 孝俊    | 嘉吉元年(1441)   | 嘉吉 3 年(1443) |
| 藤原氏(小島家)  | 孝祐    | 長禄2年(1458)   | 文亀3年(1503)   |

※表中の空欄は不明であることを示す。

※「初見」「終見」は史料上のそれであり、実際の院主在職期間はそれより 前後する可能性がある。

氏と東門院は、 との縁を根拠として、 そしてその室生寺近辺に対して東門院は、 室生寺を媒介として繋がる可能性があ 権益を有していた。 すなわち北畠 おそらく修円

たのである。

祐の東門院主職相承は、それまでの東門院主職の相承に めて検討することとして、ひとまず擱筆したい。 のことについては、すでに紙幅が尽きているので稿を改 承にとっても、非常に画期的な出来事であった。これら とっても、孝祐の次代から始まる北畠氏出身者による相 室を可能にした条件の一つであったと思われる。特に孝 相承が室町期に至って断絶したことも、北畠氏からの入 また、長期にわたる閑院流藤原氏出身者による院主職

- (1) 永島福太郎「公卿子弟の南都寺院進出とその管領 理三著作集』五〈角川書店、一九九九年〉所収、 初出一九三九年)、竹内理三「寺院の封建化」(同『竹内 九四九年)など。 (同『奈良文化の伝流』〈目黒書店、一九五一年〉所収、 初出一
- (2) 院家の起源については、永村眞「「院家」の創設と発 展」(同『中世東大寺の組織と経営』〈塙書房、 一九八九
- 3 以上の興福寺院家に関する説明は、 前掲注(1)永島氏

年〉所収)参照

4) 『大乗院寺社雑事記』(『増補続史料大成』。以下『雑事 (東京大学史料編纂所架蔵写真帳『大乗院文書』<請求 』と略す)文明四年四月一三日条、『東院年中行事記』

記号六一七一—六五—三三—一三八〉)同日条

- 例として―」(『史学雑誌』 一一六―一一、二〇〇七年)。 拙稿「室町時代の「知行主」―「伊勢国司」北畠氏を
- 『雑事記』文明六年一一月二五日条。

6

- 7 を中心に―」(藤田達生編『伊勢国司北畠氏の研究』〈吉 川弘文館、二〇〇四年〉所収)三頁。 小林秀「伊勢国司北畠氏の領域支配の一側面――族衆
- 8 前揭注(1)永島氏論文。
- 9 〈大東出版社、一九七五年〉所収)。 富貴原章信「第二回の衰微」(同 『世唯識仏教
- 10 誠出版、二〇一〇年〉所収)。 高山京子「門跡の組織」(同『中世興福寺の門跡』へ勉
- 11 本〈請求記号三〇一六—八〉)を使用した。 叢書二』(潮書房、一九三一年)や『続々群書類従 第二』 中最も情報量が豊富とみられ、『大日本仏教全書 興福寺 書誌学的検討はいまだなされていない。本稿では、類本 六卷本『興福寺別当次第』(東京大学史料編纂所架蔵影写 (続群書類従完成会、一九六九年) にも翻刻されている、 同史料には複数の異本が存在するが、管見の限りその
- 12 前揭注(1)永島氏論文。
- 13 前掲注(9)富貴原氏論文。
- 14 前揭注(10)高山氏論文。

<u>15</u>

- 初出一九三九年)四三一頁。 永島「南都仏教の後退」 (前掲注(1)永島氏著書所収
- 究』〈綜芸舎、一九八〇年〉所収、初出一九三五・一九三 福山敏男「室生寺の建立年代」(同『日本建築史の研

の研究』〈巌南堂書店、一九七九年〉所収)など。出典「室生寺に於ける宗教的個性の成立」(同『室生寺史図と室生寺」(『日本仏教史学』一一、一九七六年)、逵日集(一)』〈同会、一九五九年〉所収〉、堀池春峰「宀一山集(一)」《同会、一九五九年〉所収〉、堀池春峰「宀一山土」(『史迹と美術』一一、一九四〇年)、薗田香融、「一、「前江水島氏論文、猪熊兼繁「修円僧都と室生寺弥六年)、前注永島氏論文、猪熊兼繁「修円僧都と室生寺弥

事は修円の任別当期間について述べた記事ではないこと れた弘仁一三年まで二〇年あるが、その間誰が執行であ まえれば、当該記事の意味するところは「ある本には、 が延暦二二年に遷化したことが記載されていることを踏 紹介している。しかし、同史料に第三代別当である行賀 条に「或本云、弘仁十三年比也、自延暦廿二年至弘仁十 の代行者のことを指すこともわかる。 が判明する。またこの記事から、「執行」とは、 ったのであろうか』とある」ということであり、当該記 である行賀が延暦二二年に遷化後、修円が別当に任じら 『修円の任別当時期は弘仁一三年頃である。修円の前任者 二)まで修円が別当に在任したとする説があったことを 拠として、延暦二二年(八〇三)から弘仁一三年(八二 三年所経廿年也、其間執行誰人哉云々」とあることを根 任期間について検討する際に、『興福寺別当次第』の修円 ただしこのうち達氏は、複数の説がある修円の別当在 別当職務

処、<sup>縁起文谱会</sup>」とある。 大小乗経律論章疏、以為恒転法輪之場、以為鎮護衆生之大小乗経律論章疏、以為恒転法輪之場、以為鎮護衆生之1)「特発弘誓創建伝法院、安置千仏千塔弥勒浄土、積納

- (18) 前掲注(16)福山氏論文以下の諸論文。
- (19) 前掲注(15)永島氏論文。
- ○月一五日条に、「又伝法院事、件院修円僧都建立後十余(20) 『中右記』(『大日本古記録』)承徳二年(一○九八)一
- (21) このことについては、別稿で改めて触れる予定である代伝来」とある。
- | 古二二―三七七)により校訂を行った。| 22)『史料纂集』。なお国立公文書館架蔵写真帳

(請求記号

- (23)『興福寺別当次第』慈訓少僧都条。
- 院・東門院争不被制誠申乎」とある。当該時期の別当で 二〇〇四年〉所収)、石附敏幸「承元四年の信円と雅縁 検断・徳政―戦国時代の寺院史料を読む』〈山川出版社) ける薬師寺別当職の相承について」(勝俣鎮夫編『寺院・ 二〇〇一年〉所収、 と院家領荘園」(同『中世の興福寺と大和』へ山川出版社 雅縁は別当退任に追い込まれた。その過程で、雅縁の と画策していたが、興福寺大衆がこれに猛反発し、結局 ある雅縁は、姫宮を南都に迎えて「宮御乳母」になろう 述する)。なお本記事については、安田次郎「雑役免荘園 けたことを記したのが本記事である(公縁については後 「近習僧綱」であった東北院円玄と東門院公縁が衆勘を受 。堯榮文庫研究紀要』六、二〇〇五年)参照。 『興福寺別当次第』前大僧正雅縁(第三度)条に、「東北 初出一九九〇年)、末柄豊 「中世にお
- 六五―七)に拠った。 料編纂所架蔵写真帳『興福寺史料』(請求記号六一七〇. 料編纂所架蔵写真帳『興福寺史料』(請求記号六一七〇.

- 26 会』〈法蔵館、一九九四年〉所収)、前掲注(24)末柄氏論 廻請之写』をめぐって―」(佐藤道子編『中世寺院と法 |鎌倉期における興福寺学衆の法会出仕||『故
- 認されることから、遅くとも寿永二年までには「長谷寺 寺法眼」の名は寿永二年や元暦元年の廻請においても確 げられている僧の名は完全に一致している。また「長谷 年の元暦二年の廻請にみえる「長谷寺法眼」の前後に挙 る「東門院法眼」の前後に挙げられている僧の名と、前 年八月一九日付の各法華会講問廻請写(いずれも『故廻 院法眼」と呼称されるようになったと推測される。 法眼」と呼称されていた僧侶が、文治二年以後に 請之写』)に東門院の名はない。しかし【史料三】にみえ 興福寺所蔵(『興福寺典籍文書』第一三函三号)。奥書 寿永二年八月二八日・元暦元年八月二八日及び元暦二 1.「東門
- 別当の一覧表を作成しているが(同『豊山前史』〈総本山 は、「室町中期に大乗院尋尊が記したもの」を基に長谷寺 を以て書写したものであることが記されている。本稿で には、尋尊が長禄二年(一四五八)六月に「宗門御本」 尋尊が記したもの」とは、本史料のことであるとみられ 長谷寺、一九六三年〉三一頁)、その「室町中期に大乗院 五―五―四〇―一三.一)に拠った。なお永島福太郎氏 は、奈良文化財研究所架蔵写真帳(請求記号〇九三.六
- 日条、『玉葉』(国書刊行会本)建久二年閏一二月二四日 『中臣祐重記』(『増補続史料大成』)文治二年八月一一

- 中心に―」(『堯榮文庫研究紀要』七、二〇〇七年)参照 条。中野祥利「平安末期の興福寺禅南院―大乗院宗覚を 『東寺文書』甲号外三〇号。翻刻は『資料館紀要』一
- 王権』〈名古屋大学出版会、二〇一〇年〉所収、初出二〇 信頼できるものであることは、上島享「中世神話の創造 () 六年) 参照 ―長谷寺縁起と南都世界―」(同『日本中世社会の形成と 八 (京都府立総合資料館、一九九〇年)。同史料の記事が
- 『興福寺別当次第』権別当法印玄縁条に、「安元二年丙
- 申三月日補長谷寺別当」とある。

『尊卑分脈』 (漸順『国史大系』) 道隆公孫、尋忠項

32

- 宗僧綱等」の中に、「尋忠法印 尋範・玄縁弟子」とある。(33)『雑事記』文明六年(一四七四)九月条後付の「法相
- ば、尋忠は当初、尭詮の代わりとして花山院忠雅息男の イプ版、吉川弘文館、一九七三年)。ちなみに同条によれ 学竪義を遂業することができたという。尋忠は兄である 人とも良家出身者というのは先例に背くとして訴えたた 務める予定であった。しかし大衆が、維摩会の研学は 忠恵とともに前年の嘉応二年(一一七○)に研学竪義を たものの、後白河法皇がそれを覆し、ようやく尋忠は研 では、一度は弘永と信宗が研学竪義を務めると定められ め、尋忠は辞退を余儀なくされた。翌承安元年の維摩会 「良家子」と「修学者」 『維摩講師研学竪義次第』(中巻)承安元年条(コロ 後白河法皇の庇護を受けていたことが窺 の各一人が遂業すべきであり、一

- 35) 『維摩講師研学竪義次第』となっている。

  一六―七六) に拠った。ただし同影写本の書名は『維摩本稿では東京大学史料編纂所架蔵影写本(請求記号三〇一六―七六)に拠った。ただし同影写本の書名は『維摩 書師研学竪義次第』(下巻) 養和元年条。前注の会講師研学竪義次第』(下巻) 養和元年条。前注の
- 記とみられる。なお、尋恵については後述する。記とない、『僧綱補任 残関』(東京大学史料編纂所架蔵写真帳『僧綱補任』〈請求記号六一一六―三〉)にも尋忠に関し「尊忠」の名を『維摩講師研学竪義次第』などで確認し「尊忠」の名を『維摩講師研学竪義次第』などで確認し「尊忠」の名を『維摩講師研学竪義次第』などで確認し「尊忠」の名を『維摩講師研学竪義次第』などで確認し「尊忠」の名を『維摩講師研学竪義次第』なお、『僧綱補任 残関』(東京大学史料編纂所架蔵写真をは代が符合しないため、いずれの名も「尋忠」の誤しては後述する。
- (36) 建永元年八月二七日付法華会講問廻請写では第一四位(「東門院法眼」の名がみえるが、翌建永二年八月二四日付法華会講問廻請写では「東門院法印」となっており、再門院法眼」の名がみえるが、翌建永二年八月二四
- (37) 承元三年ヵ八月一六日付法華会講問廻請写。本廻請の(37) 承元三年のものであり、書写する際に年付を誤ってとから(承元二年代の法華会講問廻請は別に存在することから(承元二年代の法華会講問廻請は別に存在することから(承元二年であるが、表書には承元三年とあるが、表書には承元三年とあるが、表書には承元三年とあるが、表書には承元三年とあるが、表書には承元三年とあるが、表書には承元三年とある。本記言の(37) 本元三年ヵ八月一六日付法華会講問廻請写。本廻請の
- 〈38〉『承元四年信円記』同年二月二五日条に「尋忠法印入

- 要』第六号所収の各論文を参照。 滅了」とある。なお同史料については、『堯榮文庫研究紀
- 〈39) 承元四年八月二五日付法華会講問廻請写(『故廻請之
- (40) 『鎌倉遺文』一三七〇三号。国立歴史民俗博物館架蔵(40) 『鎌倉遺文』一三七〇三号。国立歴史民俗博物館架蔵
- 社会』〈吉川弘文館、二〇〇〇年〉所収)。(4) 永村眞「「門跡」と門跡」(大隅和雄編『中世の仏教と
- (4) 前掲注(3)。尋忠の姉妹が藤原基実に嫁ぎ、基通を産
- 及び『公卿補任』文治二年条など。(43)『山槐記』(『増補史料大成』)治承三年一一月二八日条
- 氏著書所収、初出二〇〇〇年)参照。 であった。安田次郎「中世興福寺と信円」(前掲注(24)同(44) ただし実際に復興の中心となったのは興福寺別当信円
- (45)『雑事記』文明九年四月二二日条。

研究室古文書室所蔵原本に拠った。

- (47) 『維摩講師研学竪義次第』(下巻) 文治元年条。
- (48) 『東大寺続要録』(『大日本史料』同日条収載)。
- (『大日本史料』同年一二月一四日条収載)。年六月二二日条収載)、『殿記』元久元年一二月二三日条(49)『猪隈関白記』正治元年八月六日条(『大日本史料』同
- (50) 『簡要類聚鈔』第一、生馬庄項。
- 写1)。 (51) 元曆元年八月二八日付法華会講問廻請写(『故廻請之
- (52) いずれも『故廻請之写』収載の廻請写。
- (3) 元久元年八月二二日付法華会講問廻請写(『故廻請之
- 写』)。 「定南院法印」の名を確認できる(いずれも『故廻請之 「定南院法印」の名を確認できる(いずれも『故廻請之 以後、貞応二年(一二一九)八月二五日付法華会講問廻請写
- 之写』)。(5) 建保六年一〇月二三日付慈恩会講問廻請写(『故廻請(5)
- (57) 建保二年一一月九日付慈恩会上臈出仕結番帳写(『故〈岩波書店、一九九七年〉所収、初出一九九四年)参照。「春日社季頭物と春日八講」(同『中世寺院の権力構造』―八四))。なお春日八講や季行事については、稲葉伸道―八四)。なお春日八講や季行事については、稲葉伸道チグラフ『成簣堂古文書』〈請求記号六八○○─二○○チグラフ『成簣堂古文書』〈請求記号六八○○─二○○
- 58) 『維摩講師研学竪義次第』(下巻)承元元年条に、公

- )『推警講市班学竪箋欠幕』(下巻)司台をならずこ書采又雅縁大僧正弟子」とある。について「実明卿息、尋忠法印弟子、依学師順高律師、
- (6)『類聚世要抄』第一三(東京大学史料編纂所架蔵レク三年条。
- (61) 建保三年七月一〇日付僧聖俊田地流状(『東大寺文―八六〉)。 チグラフ『成簣堂古文書』〈請求記号六八〇〇―二〇〇
- (6) 案件三年十月一〇日午代里位日共资本(夏万)。
- (3) 建吊回三二百(62) 右同。
- 〈『鎌倉遺文』二二一五号〉)。

  〈『鎌倉遺文』二二一五号〉)。
- (64) 安田「大乗院の譲状・置文」(前掲注(24)同氏著書所)(1 金鷺漬ブリーニー ヨギン
- 、成á寺は一 は残ぎらら。 で(『維摩講師研学竪義次第』(下巻)承久元年条)、尋忠(65) 承久元年に行遍は二八歳で維摩会研学を務めているの
- (66) 前掲注(24)、特に安田氏論文。入滅当時は一九歳である。
- (67) 『興福寺別当次第』前法務大僧正雅縁(第二度)条。
- 当に補任された後、在任わずか九ヵ月あまりという短期 所。なお公縁は、建長二年(一二五○)一月二一日に別 書』〈吉川弘文館、一九八一年〉二○六号)を、興福寺別 当在任については『興福寺別当次第』権僧正公縁条を参 当在任については『興福寺別当次第』権僧正公縁条を参 当在任については『萬寺別当次第』権僧正公縁条を参 当在任については『諸寺別当并釋論会講師等

録』〉同年一○月二六日条)。になったためのようである(『岡屋関白記』△『大日本古記実信と「義絶」してしまい、公縁の別当職務遂行が困難間で退任している。これは、公縁が師である一乗院門跡間で退任している。

- 写』)。 (9) 建長四年九月一日付法華会講問廻請写(『故廻請之
- (70) 『興福寺略年代記』同年条。
- 以)。 (1) 安田次郎「実玄とその時代」(前掲注(2))同氏著書所
- (72)『尊卑分脈』公季公孫、実修項。
- とほじ。 (3) 建長五年一○月二一日付慈恩会講問廻請写(『故廻請
- 之写Ⅱ)。 之写Ⅱ)。
- 写1)。(75) 正安二年五月一九日付心経会廻請写(『諸会式廻請(75) 正安二年五月一九日付心経会廻請写(『諸会式廻請
- (76) 『尊卑分脈』公季公孫、良守項。
- 一般的な相続方法である。前掲注(71)安田氏論文参照。(77) 伯父 (叔父)・甥間の相続は、院家相承において最も
- 写』)。 (78) 正安三年一〇月日付慈恩会出仕結番帳写(『故廻請之
- 之写』)。 之写』)。
- で挙げられているが、覚円のほか、円尋・孝祐は室町時して、円尋・孝祐・孝憲・覚円・孝縁の五名がこの順序80) 『保井家古文書』のうち。同書には歴代の東門院主と

(第二度)条及び、興福寺所蔵『興福寺院家伝』。興福寺院家伝』は『大日本仏教全書 興福寺謄家伝』は『大日本仏教全書 興福寺謄家伝』は『大日本仏教全書 興福寺と、一九八〇年)に拠った。なお、興福寺本『興福寺院家伝』と保井本『興福寺院家伝』は、書名は同一五一四〇一四七:三)に拠った。なお、興福寺本『興福寺院家伝』と保井本『興福寺院家伝』は、書名は同一ながらその記述内容や方針は大きく異なっている。たとえば、前者は東北院などの有力院家について詳細に記するがらその記述内容や方針は大きく異なっている。たとえば、前者は東北院などの有力院家について詳細に記するがらその院家を取り上げている。後者は簡略な記述ながら多くの院家を取り上げている。後者は簡略な記述ながら多くの院家を取り上げている。後者は簡略な記述ながら多くの院家を取り上げている。後者は簡略な記述ながら多くの院家を取り上げている。

- 年)など。和田英松「春日権現験記に就いて」(同『国史国文之名)和田英松「春日権現験記絵」の成立とその時代」(野和書店、一九七八年〉所収)、末柄豊「『春日権現験記絵間清六編『新修 日本絵巻物全集』一六・春日権現験記絵間清六編『新修 日本絵巻物全集』一六・春日権現験記絵
- 慈恩会講問廻請写(いずれも『故廻請之写』)。 月二九日付法華会講問廻請写、延慶元年一○月二七日付3) 徳治三年八月一二日付三蔵会出仕結番帳写、同年閏八

- り、東門院主であった公縁も東北院主を兼任していた時 期がある (保井本・興福寺本『興福寺院家伝』東北院項)。 興福寺において院主職の兼任はよくみられる状況であ
- 85 延慶二年八月三〇日付法華会講問廻請写(『故廻請之
- 86 応長二年一月日付三蔵会出仕結番帳写 (『故廻請之
- 前掲注(76)に同じ。
- 写。 元応二年一〇月二五日付慈恩会講問廻請写(『故廻請 元徳二年後六月二日付心経会廻請写(『諸会式廻請
- (9) 正中二年(一三二五)九月九日付法華会講問廻請写や
- 元徳元年一〇月日付慈恩会出仕結番帳写(いずれも『故 廻請之写』)など。
- 倉遺文』三〇八三三号>)。 同日付東門院坊官ヵ清寛奉書案(『東南院文書』〈『鎌
- 写』) など。 康永二年一〇月二八日付同廻請写(いずれも『故廻請之 建武二年 (一三三五) 一二月五日付慈恩会講問廻請写
- 影供請僧廻請写(いずれも『諸会式廻請写』)、貞治六年 月一五日付慈恩会講問廻請写、文和二年二月一三日付御 一月八日付慈恩会講問廻請(『春日大社文書』一九二号)。 観応二年四月七日付三蔵会影供廻請写、観応二年一○
- 『園太暦』延文二年三月九日条。なお当該記事や当該 『園太暦』(『史料纂集』)文和二年五月二一日条。

- 論文参照。 期の興福寺内部での抗争については、前掲注(71)安田氏
- 『寺院細々引付』(『大日本史料』応安三年雑載
- 『尊卑分脈』公季公孫、賢秀項
- 条にも収載されているが、そこでは「□東門院領相楽 引付』)。本史料は『大日本史料』文和三年雑載(仏寺) 庄」と翻刻されている。しかし国立公文書館架蔵写真帳 の痕跡は認められない。 (請求記号古二六―四九九)で確認する限り、「上」の字 同年四月一八日付大乗院孝覚書状案(『御挙状等執筆
- 川弘文館、二〇〇六年〉所収、初出一九九〇年)参照。 「三宝院賢俊について」<br />
  (同『中世日本の政治と文化』<br />
  〈吉 当該期における三宝院賢俊の役割については、森茂暁
- 100 一 六四一 三一三)。 大学史料編纂所架蔵影写本『吉田文書』〈請求記号三〇七 (延文元年ヵ)一〇月一四日付後光厳天皇綸旨(東京
- 101 『園太暦』延文二年一一月五日条。
- 103 102 永徳四年一月八日付心経会廻請写 (『諸会式廻請写』)。 応安四年某日付三蔵会影供廻請写 (『諸会式廻請写』)。
- 104 嘉慶二年一月六日付心経会廻請写(『諸会式廻請写』)。
- 105 至徳二年四月七日付三蔵会影供廻請写(『諸会式廻請
- 106 『尊卑分脈』公季公孫、実縁項。
- 日本史料』同年一二月一六日条収載)によれば公行息 『尊卑分脈』や『三会定一記』(明徳四年維摩会、『大

『看聞日記』の世界』(講談社学術文庫一五七二、二○○一八)二月二七日条には「東門院舗」という表現がみられる。この「東門院」については円尋であると確定できないものの、前後の文脈から「左府」は公行のことであないものの、前後の文脈から「左府」は公行のことであないものの、前後の文脈から「左府」は公行のことである。とがわかる。『看聞日記』記主貞成親王は、幼少の頃ることがわかる。『看聞日記』記ついては、横井清『室町時代の一皇族の生涯であったと考えられる。なお貞成親王や『看聞日記』については、横井清『室町時代の一皇族の生涯できるものである。なお貞成親王や『看聞日記』については、横井清『室町時代の一皇族の生涯できるものである。なお貞成親王や『看聞日記』については、横井清『室町時代の一皇族の生涯できるものである。なお貞成親王や『看聞日記』については、横井清『室町時代の一皇族の生涯できるものである。なお貞成親王や『看聞日記』の世界』(講談社学術文庫一五七二、二○○

19) 『興福寺別当次第』僧正実恵条・権僧正円尋条。

一年、初出一九七九年)参照

- (109) 前掲注(107)。
- 興福寺東門院の相承(Ⅲ) 前掲注(☞)。

- (11) 応永二六年一月日付心経会廻請写(『故廻請之写』)。
- 年一〇月一六日条収載)。(13)『三会定一記』(応永二四年維摩会、『大日本史料』同
- から―」(田島公編『禁裏・公家文庫研究 第一輯』〈思公数の出家―東山御文庫本『洞院家今出川家相論之事』(出) 南北朝・室町期の洞院家領については、末柄豊「洞院

文閣出版、二〇〇三年〉所収)が詳しい。

- 中世史研究』一二、二〇〇五年)参照。「史料紹介『荒暦』永徳元年・二年記の翻刻」(『年報三田「史料紹介『荒暦』の書誌情報と翻刻については、桃崎有一郎い)前注及び『荒暦』永徳二年一〇月一六日・二三日条。
- (116) 『荒暦』永徳二年一〇月二三日条。
- 事典』(吉川弘文館、二〇一〇年)閑院流今出川家解説参条)のため、今出川家の相続を認められなかった。『公家条)のため、今出川家の相続を認められなかった。『公家の公室の実父であった実富は、「公武時宜不快」(同
- (18) 『看聞日記』応永二九年二月二三日条。
- (喜多院主)・堯照(不明)・重覚(西南院主)・貞兼(松(辺) 永享三年九月一一日付とみられる連署状には、空俊集成』第二巻 田楽・猿楽(三一書房、一九七四年)参照。と翻刻については、藝能史研究會編『日本庶民文化史料と翻刻については、藝能史研究會編『日本庶民文化史料の『室町殿御翫延年等日記』(内閣文庫蔵)。同書の解題
- 光院主)・覚雅(密厳院主)・兼昭(松洞院主)・隆雅(北雲院主)・隆秀(光明院主)・良雅(勝願院主)・守能(海林院主)・兼堯(慈恩院主)・俊円(東北院主)・実意(法林院主)・兼堯(慈恩院主)・俊円(東北院主)・

名している(括弧内に示した院主在職の徴証については (雑になるので省略した)。 、壇院主)・孝俊(仏地院主)・円暁 (東院主) などが署

- **『看聞日記』永享七年一二月二六日条**。
- 了、此孝俊ハ南方日野息也、大乗院大僧正孝尋之弟子也 仏地院中興也」とある。 四四三)一一月六日条に、「仏地院僧正孝俊法隆寺別当入滅 『大乗院日記目録』(『増補続史料大成』)

野息」の所伝と符合する。ゆえに孝俊の出自は資朝の子 を資朝の子孫としており、『大乗院日記目録』の「南方日 寺三綱補任』(『続群書類従』〈第四輯下 補任部〉)も孝俊 料編纂所架蔵謄写本〈請求記号二〇一六―二五九〉)は、 息としている。一方『興福寺別当三綱系図』(東京大学史 のではない。 れたのではないかとも考えられるが、推測の域を出るも 孫であり、興福寺に入室するにあたって資康の猶子とさ 日野資朝―郡光―資義―孝俊と繋げている。また『興福 ちなみに孝俊の出自について、『尊卑分脈』は裏松資康

- 123 興福寺本『興福寺院家伝』 東北院条孝俊項
- 地院」のことであり、仏地院主であった孝俊を指してい 前掲注(凹)の記事において「仏持院」とあるのが「仏
- 永享二年一月日付心経会廻請写(『諸会式廻請写』)。 末柄豊氏の御教示による。 その例としては、東院光曉

子)・東北院光円 (後に俊円、

裏松重光息) · 修南院光憲

(後に円曉、

広橋仲光猶子) · 松林院光雅

(広橋仲光猶

- (もと宣曉、広橋兼宣息)・西南院光淳 (裏松重政息) な
- 127 興福寺の良家」(『奈良歴史研究』 五六、二〇〇一年)。 前掲注(1)永島氏論文、森由紀恵「室町時代における
- 128 『尊卑分脈』末茂孫、
- 山氏論文参照)。 二月一二日条)などと非難されている(なお「凡人」と は、非清華家出身の良家僧のことである。前掲注(10)高 条)とか「希有新儀也」(『大乗院日記目録』永享九年 の別当補任は「凡人直任希有也」(『興福寺別当次第』同 《『大日本古記録』〉嘉吉元年八月一六日条)、今回の隆秀 集』〉宝徳二年〈一四五〇〉三月二九日条、『建内記 乗院の両門跡のみであったため(『経覚私要鈔』〈『史料纂 別当を経ずに別当に就任できるのは慣例的に一乗院・大 『興福寺別当次第』法印権大僧都隆秀条。しかし、権
- 130 『看聞日記』 嘉吉元年六月二四日・二五日条
- 131 等に関する実証的研究―』〈吉川弘文館、一九七〇年〉所 基礎構造 下―特に均等名庄園・摂関家大番領番頭制庄園 収)や稲葉伸道「興福寺寺僧集団の形成と発展」 (56)同氏著書所収、初出一九八八年)参照。 -とくに発生と性格について―」(同『増訂 畿内庄園 六方衆については、渡辺澄夫「興福寺六方衆の研 (前掲注
- なお本件については、 本歴史』一三、一九四八年)も参照。 『大乗院日記目録』嘉吉元年六月二七日・二九日条。 永島福太郎「金融業の一僧」(『日
- 133 東門院が仏地院の管理下に置かれた理由としてまず考

続けた経覚も、孝俊に対しては他の良家衆に対するそれ 院門跡となり、その門跡退任後も寺内に影響力を行使し 受けており、幕府からの信頼も厚かったとみられる。そ 内においては別当も経験した長老的存在で、 録』応安七年三月二三日条・同年五月五日条 子であり、孝尋とほぼ同時期に得度した(『大乗院日記目 外における影響力の大きさである。大乗院門跡孝尋の弟 よりも丁寧な書札礼を採っていたという(『雑事記』長禄 のため、嘉吉年間のことではあるが、尋尊と同様に大乗 長二年二月二八日条)良家の院主としては破格の待遇を 見を許されるなど(『満済准后日記』〈『続群書類従』〉正 であった。寺外においても、両門跡と並んで将軍への謁 東門院が独自の院主を失ったとみられる応永末年時、 えられるのが、当時仏地院主であった孝俊の、 二年〈一四五八〉一〇月八日条)。 僧階も僧正 )孝俊は、 興福 寺内

央公論美術出版、二〇〇二年〉所収、初出一九五三年)、中の建築について」(同『日本中世住宅の研究〔新訂〕』〈中仏地院の建築については、川上貢「中世における私僧房が東門院主を兼帯することになったと考えられる。なお

同「結論」(同書所収)参照。

- ⑷)『尊卑分脈』内麿公係、俊佑頃及び『雄⑷)『雑事記』嘉吉三年一一月六日条。
- 年一二月条後付。 (語) 『尊卑分脈』内麿公孫、俊祐項及び『雑事記』文明九
- (『大乗院日記目録』文安三年〈一四四六〉一二月日条)。 所職をそのまますぐには継承できなかったとみられる後三年を経てから俊祐に相続されており、俊祐は孝俊の(36) たとえば孝俊が所持していた釜口院主職は、孝俊入滅
- (⑶)『雑事記』文明九年九月二八日条。
- (38) 『経覚私要鈔』宝徳二年六月四日条。ただし『大乗院(38) 『経覚私要鈔』宝記様のため尋尊の門弟となったことが『経覚私要鈔』に記続のため尋尊の門弟となったことが『経覚私要鈔』に記している。しかし、宝徳二年八月に東北院俊円が仏地院相でいる。とがし、入滅の日付は宝徳三年六月六日となっ前と考えるべきであろう。
- 年一二月条後付。 (39) 『尊卑分脈』内麿公孫、俊円項及び『雑事記』文明

九

古川家と、飛驒国を活動の拠点とする小島家・向家に分時の「飛驒国司」姉小路氏は、京都を活動の拠点とする第』では古川持言息とされているが、正確ではない。当第』法印権大僧都孝祐条など。ただし『興福寺別当次第』法印権大僧都孝祐条など。ただし『興福寺別当次第一派報事記』享徳元年一〇月二二日条や『興福寺別当次

町幕府と飛驒国司姉小路氏」(『日本歴史』七三二、二〇 裂していたが、持言は小島家に属する。拙稿「北朝・室

申し上げる。

- 〇九年)参照。 『興福寺別当次第』法印権大僧都兼雅条 (寛正六年)
- に、権別当に就任した孝祐について二九歳であると注記 がある。
- (迢) 【史料七】及び『雑事記』享徳元年(一四五二)一〇 月二二日条。
- 143 前注及び『経覚私要鈔』長禄二年三月二七日条。
- 事記』寛正六年一一月九日条。 別当次第』法印権大僧都孝祐条、叙僧正については『雑 権別当・別当補任については前掲注(41)及び『興福寺
- 145 文化財」(室生村史編集委員会『室生村史』〈室生村役場) 変質」(前掲注(16)同氏著書所収、初出一九六五年)など。 九六六年〉所収)、逵日出典「中世に於ける室生山内の 前掲注(15)永島氏論文、佐藤虎雄「室生地区の社寺と

146

前揭注(37)。

【付記】 本稿の執筆に際して、東京大学史料編纂所データベ 室・国立公文書館・国立歴史民俗博物館・天理大学附属 閲覧に際しては、京都大学文学部日本史研究室古文書 /database.html)を使用した。また本稿で引用した史料の 俗博物館データベース(http://www.rekihaku.ac.jp/research 〈理図書館・東京大学史料編纂所・奈良文化財研究所 ス(http://www.hi.u-tokyo.ac.jp/ships/)や国立歴史民

(五十音順)の御高配を賜り、成稿に至るまでには、安田

五二(三二八

次郎氏や末柄豊氏から種々御教示を賜った。記して感謝