| Title            | ·<br>并逢と協脅と:古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Sub Title        | Ping-feng (并逢) and Hsieh-lu (協脅) : a study on the Monstrous Goods in Ancient China                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Author           | 伊藤, 清司(Ito, Seiji)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Publisher        | 三田史学会                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Publication year | 1963                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Jtitle           | 史学 Vol.36, No.4 (1963. 12) ,p.33(453)- 72(492)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| JaLC DOI         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Notes            | The following is the passage we find in "Tien wen (天間)", a chapter of the Ch'u tz'u (楚辞): "It is said that Ping hao (〓号) causes the rain to fall. Why should it do so? And it is said that two deer are united in a body with their sides of chest combined. Why should the sacred deer, Hsieh lu (脅鹿), have taken such a shape?" Probably the word "Ping hao (〓号)" bears the same meaning as the words "ping feng (〓卦)", "pieh feng (亀卦)", and "ping feng (严逢)" which are found in the Shan hai ching (山海経), the I chou shu (逸周書), and other books; and I admit Professor Wen i to's (聞一多) explanation that these words originarlly meant the copulation of male and female, or the sexual union. [Cf. "伏養者" by Prof. Wen i to (聞一多)] As to its shape, the Shan hai ching (山海経), the I chou shu (逸周書) and so on, have explained that such an animal as "Ping feng (〓卦)" or "Ping feng (平逢)" has a head respectively in the front part and in the rear one of its body, or on both sides of it. The figure of the sacred animal in such a monstrous shape can be not only found in ancient books, but known by the stone bas-leliefs and the earthen ming-chi (明豫) which were ready for the life beyond the grave. Some examples are here in Fig. 8 ~ 15 and 17. (The sculptures in Fig. 8 ~ 10 have been dug out from some tomb built in Ssu ch'uan (四川) Province in the Han (漢) period, Fig. 11 from some tomb in same province in the Wu tai (五代) period, Fig. 12 - 14 from some tombs in Shan hsi (山西) province in the Twang (唐) period, Fig. 15 from some tomb in Hu nan (湖南) province in the T'ang period, and Fig. 17 from some tomb in Shan hsi (陝西) province in the Twang (唐) period, Fig. 15 from some tomb in Hu nan (湖南) province in the Tiang period, and Fig. 17 from some tomb in Shan hsi (陝西) province in the Han (漢) period.) In the Hou han chu (後漢書), the Hua yang kou chih (華陽国志) and so on, there are also many descriptions of the sacred deer which has a head respectively at the front top and at the rear one of its own, or at the right top and in the left one of them. I think that this sugge |
| Notes            | La contact to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Genre            | Journal Article                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| URL              | https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00100104-19631200-0033                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって 保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

# 并逢と協脅、

---古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究-

伊藤清 司

ま れていた宇宙や歴史に関するさまく、な不思議な伝承について問呵したものであることは事実である。この「天問」の 中ほどに、つぎのような怪奇な伝説に対して発した疑問の一節がある。 成ではなくて、屈原の自作自編、天を仰いで問うて作つた疑義の文学であるともいわれるが、いづれにしても当時行わ て、其の傍に画賛の詩を書いたものを、のち、楚人が編纂したものであるとも伝えられ、またそのような題壁の句の集 楚の先王の廟壁に描かれてある天地・山川・神霊、あるいは古の聖人賢者から怪物などにいたるさまざまの図をみ 楚辞」の一篇「天問」成立の動機については、 讒言のため主君の懐王に追放された屈原が、山沢彷徨の間、たまた

**济**号起√雨

何以興」之

撰:体協脅:

鹿何膺」之

并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四五三) 三三

さて、この四言四句の前半の二句について、王逸は

務とは務翳のことで、 雨師の名である。号とは呼ぶことであり、興は起こすことである。 雨師が号呼すれば、 雲が起

こり、雨がふる。というが、どうしてັ務が雨をふらすのだろうか?

と注釈をし、また後半の句については、まず、「膺とは受けることである。」といゝ、さらに「協脅の体をもつ」という

その不可思議な鹿について

天は十二神鹿を撰える。 それは一身で、 しかも足が八本、二つの頭の鹿だというが、どうしてこんな形体をうけそな

えたのだろうか?

と訓解している。

ように推測されないこともないが、 て、東漢のころに、 れているのだが、一身にして両頭八脚などというおよそ荒唐無稽というほかない奇妙な姿をしていたその神 とてろで、王逸が書きとゞめたての「神鹿」についての説明は、のち~~までも踏襲されて、朱子本などにも採用さ 何かこれを裏づけるような伝説なり古訓なりがあつて、それが採り上げられて王逸の注釈となつた 清の蔣驥も困惑して つ

旧訓は天が十二神鹿を撰うといつているが、 なにに拠つたのか詳かでない。

と嘆いたとおり、その根拠、 途にいたらぬうちに、 が王逸の勝手な涅造や根も葉もない空想の所産であつたとはとうてい考えられないのであつて、この点はこの小論の中 しだいに明らかにされてゆくものと思う。 出所については残念ながら確認することができない。 しかし、 神鹿についてのさきの描写

## さて、王逸本の

### 撰体協脅

下 したものであろうとみているのであるが、実は、すでに朱熹のテキストが、この部分を(サン) は異工をもつてしながら、 人である。彼は王逸のいうように、協の字を合わすとは訓じないで、協・脅とも同義異形の二つの文字が、誤つて重複 つたとすれば、それは王逸の表現したように、一瞥して一身二首八足とみなされて、いつこうに不思議ではないのであ 怪異な容姿をしていたのではないかと想像されるのであるが、仮りに二とうの鹿が脇腹のところで互いに体を接合しあ もつとも「天問」のさきの句にある脅と協の訓解について、多少の異説を唱える先学もないわけではないが、大抵 わき腹のことであるが、このような字義の上から考えても、問題の神鹿は脇腹の部分で体軀を併わせあつたような 句中の協の文字は合わせるという意味であり、一方、脅は『説文』にも「両膀なり」といつているように、 結局は同曲を調でるといつたたぐいのものばかりであり、たとえば清の王邦采もまたその一 腋の

# 体脅鹿 何以膺之

としているのは、 何以膺之 前の句の おそらく王邦采と同じような見解に立つて本文を正したものであろう。この朱熹本の方は、その末句 「何以興之」と対文をなしているほか、これに続くつぎの章の

鼈戴山抃

何以安之·

釈舟陵行

何以遷さ

**并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究―** 

(四五五) 三

とも揃い、 「何以動詞之」の形をとつている点からも、朱子のテキストがより合理的であり、 また「天間」一篇百七十二箇のなぞかけの疑問文中「名詞何動詞之」の形式は他に例がなく、 王邦采の指摘の棄て難いもののある 問呵の多くが

そのまゝ踏襲して変わるところがないのである。 しかし、王逸本の「協脅」を「脅鹿」とするにしろ、これについての朱熹の解釈は、 朱熹は「天問」のこの一章について さきにも触れたように、 王注を

大抵、荒誕で説がないので、今まだ論じない。

ことが感じられる。

といって、更に多くを語ろうとはしていないのであるが、 実はその余りな荒唐さにあつたに相違ない。 彼が古注を採つて、そのまゝ自分のテキストに用 () た 事

由

問し 荒誕無稽な神獣がどうして創造されていつたのであり、 いるものと考えられるからである。 脅の鹿」ないし「脅鹿」と「落号」とは互いに関連があり、これらの解明の上に彼此相補いあう形態と意味とをもつて ならずとも誰もが懐だく当然の疑問であろう。 熹の「脅鹿」も、 とにかく、 の中の問題としている章の最初の句にたちもどり、まづ「蔣号」の意味について考えてゆきたい。 協の文字を衍字とみるか否かの違いはあるにしても、 所詮は同様に、一身両頭に八本の足をもつた神鹿と解釈しているわけであるが、そもくくこのような 以下にこれについて卑見を述べてゆくわけであるが、そのために またこの怪奇な姿態はなにを表わしたものであろうか? 王逸の「脅 (脇) を協わせた体を撰つた鹿」も、 というのは 屈原 天 朱

第号の号の字は、<br/> はじめにのべたように、 王逸以来 「呼号」の意味だとされ、 後世の訓詁の多くはこれに従つてきた

が、蔣驥はこれにも異疑を唱えて、

旧訓が号を呼ぶとするのは誤り(6)

だとし、その理由について、

る。これらを按ずれば、則ち蔣、号ともに雨師の名である? 『搜神記』に、雨師は一に屛翳といゝ、また一に号屛ともいつており、『郁離子』は落号が、雨、を行うといつて

彼の主張に徒らに盲従すべきではないかもしれない。しかも、落号の用字例は寡聞にしてほかに識らないのであるが、 があるのかどうかについて、蔣驥はたしかな根拠を示していないし、これを今にわかい確認することもできないので、 と論じて、号と**漭**とは同義で、「**漭**号」と熟語として訓読すべきだと主張した。果して号の文字に本来そのような意味 十分な例示ではないが、落・屛が号と熟して名詞となる用例は全くなかつたとは考え難いものがあつて、蔣驥の主張は 記』にあり、また晋の張景陽の詩の中にも「豊隆が号屛を迎える」と詠われているのをみれば、 しかし、『漢書』「郊祀志」上の顔師古の注では「雨師は屛翳であり、一に屛号という」とあるほか、号屛の語が『搜神 概に看過できない見解のように思われるのである。 確証とするには決して

#### \_

ところで、ັ務翳ともいゝ一葉号ともいわれるその雨の神なる存在は、一体どういう形の神であつたろうか? 『山海経

の「大荒南経」に

三青獣の相光するものがあり、名ずけて雙雙という。

**并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究** 

七)三十

.史

の一節がある。

相発するというのは体を合せて一つになることをいう。

と説くのが、これに対する郭璞の注釈であるが、いうまでもなく、并は並と同音同義の文字で、並らべる、あわせるな

どの意味をもつ文字である。

同じ『山海経』の「海外西経」には

光封は巫咸の東にある。 

とあつて、 この并の文字が封と熟語をなしており、しかも興味深いことは、これが体の前後に二つの首をもつ奇獣に対

する称呼であつたことが知られるのである。同じような例が「大荒西経」中にもみられる。

山があり、 鏖鏊鉅という。これは日月の入るところであつて、そこに獣がおつて、左右に首をもつており、名づけて

屛蓬という。

前後、 易に想像つく。さらにつぎの鼈封や平逢もまた同じような怪獣をさしたものであろう。『逸周書』の「王会解」に ゞ間違いなく、并と屏、封と蓬がそれぐ一同音であることによつても、 左右という表現の違いはあつても、この屛蓬もまた「海外西経」の光封と同じく一身二首の奇獣であることはほ 両者が同類のものをさした称呼であることが容

鼈封は鼠のようで、前後に首がある。

といつているこの鼈封とは鼈、 **兼**転声であつて、その形容も「海外西経」にいう一身二首の**兼**封と何ら変るところがな

い。また、「中山経」に

平逢の山……神がある。其の状は人のようでしかも二首があり、名ずけて驕蟲という。

うか?

一身二頭の姿をしていたことに由来したものであることは、誰もが認めてくれるだろう。 その奇神の名の驕蟲は未詳であるが、 平逢は并封と音が通じ、この山名はそこに棲むと伝承されている怪神が

ある。とするるならば、さきに問題にした「天問」にいう落号の文字もまた同じように考えてみることはできないだろ 現したものであつて、光封・光蓬・平逢などの一連の言葉は、いわば雙声の語であつたのではないかと推論されるので ある点などを勘案すると、逢・蓬・封の文字は結局、 (1 ? この点に関して何らかの説明をしているのは『逸周書』や「海外西経」で、 めでもあろうが、実は光封・光蓬というのは本来二つのものの併合・逢着する有様を描写した言葉であつて、最初は必 ともいゝ、はなはだ不可解である。他に恰好な資料もないので、以上のかぎられた文献からだけではこれがどんな種類 しも結合した特定の存在をさした固有名詞ではなかつたのではなかろうか? の動物に基いて空想化されたものなのか、沓としてつかみ難いのであるが、同一の書中で、あるいは獣のたぐいだとい のたぐいと記述している。 の鳥獣ではなくて、多分に空想化された存在であろうが、その主体をなしているのはどういう禽鳥蟲獣であつたろうか ところで、その并封といい并逢ともいわれる神怪は一体どんな種類の禽獣であろうか? 毒蟲の一種だといつて、 しかし一方、「中山経」には、 その表現が一定してないのは、実在ではなくてあくまでも神話的空想的所産であつたがた 人間の状をして、しかも驕蟲の名でよばれる螫蟲の類である 兼逢の逢は『説文』にも「遇う」ことと **歳**に似たものといゝ、「大荒西経」 相並んで結合しあうことを表 それはもちろん単一の実在 は獣

ę **ころを明らかにするもの多からず」(虞喜志林)といつているように、私にも目下とくに披歴できる 卑見もないけれど** 何であるかについて述べなければならないが、 つぎに、王逸が注記し、また西漢司馬相如の『大人賦』や三国魏の曹植の『洛神賦』その他に散見する蔣翳とは一体 強いていえば、 翳は理想上の霊鳥の名称ではないかと考える。『山海経』の「海内経」に 実は晋の虞喜も嘆息して「屛翳を説く者多しといえども、 光びに拠ると

蛇山に五彩の鳥がおり……名づけて翳鳥という。

といゝ、その郭璞の注にはこの翳鳥とは鳳鳥の属であるとのべ、『玉篇』にもまた

翳は鳥の名で、鳳に似ている。

辞』「離騒」 とあるほか、『漢書』 である鳳凰と並らび称せられる理想上の神鳥であつて、おそらくは驚とも通じて使用されうる文字であつた。 の「司馬相如伝」にも、 鳳皇と並んで翳鳥の文字がみえている。 このように翳または翳鳥は瑞 現に

玉虯を駟として、鷺に乗る

いる。

の驚は、 「司馬相如伝」張揖注・『文選』・『後漢書』の注など、この「海内経」のこの条を引用するものは翳鳥を翳鳥に作つて 王注に、 さきにあげた 「海内経」 をひいて体紋からみても鳳凰のたぐいであろうとい わ れ また 「史記

もつとも 五色の鳥が一郷を飛蔽するために翳鳥と名づけるといつた文章もあるなど、翳を掩覆という意味で使用した例が少 「離騒 中に、 翳を蔽うの意味で使用している文があり、 上にひいた「海内経」は、 翳鳥は日を 蔽うと

のような不思議な姿の神鳥にあたえられた呼称ではなかつたろうかとも考えられるのである。しかし屈原が詠じた一部の 鳥――一つまり、あとで言及するつもりだが、「公羊伝」の疏にみえる 「一身でしかも二つの首をもつという雙雙の鳥」 とを結んで使つた称呼がほかに存在することをしらないから、以下は一つの推測の域をでないが、落翳とは羌逢した鷺 なくないから、漭翳の翳を瑞鳥の名とするには、疑問もないわけではなく、また、 字に、王逸が注したように果して落翳の意を求めうるかどうかは実は甚だ疑わしいものがある。 **済**あるいは**光**のたぐいの字と禽獣名

るが、 は、今のところ決定しかねる。この黒白は早晩、新資料の獲られるにつれて、おそらく明白にされるに相違ないと考え 1) その一葉号を発達・発封の類とみなすべきなのか、それとも王注などのように一葉翳が号呼すると訓読すべきなのか 明哲さを欠くうらみがあるとしても、しばらく両者の仮説をたばさみながら、つぎの問題に進んでゆきたい。

ざっぱな考察を進めてきたのであるが、あらかじめいったようにいずれも一身二首という奇妙な姿をもった神怪をさし 疑問を発したのか、あるいは当時伝承されていたこの同じような神話・伝説を一つのテーマにまとめ、それを問呵した ていると考えられる点があり、この一章こそは、屈原が王廟の壁画中の并逢し、協脅した神異の絵を実際にみながら、 Ð のではなかったかと想定されるのである。 中の夢号(翳)と脅鹿とについて、一つはその字義を中心に、 他は古来の注訓を手がかりとして、大

このような推論は 問題にしているこの章が、つぎのような問呵につゞいて述べられている点を考慮に入れる なら 古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

ば、さらに少しく可能性がますのではなかろうか。

天式は従横にして、陽が離れれば爱に死す。

大鳥は何ぞ鳴くか、それ、焉ぞ厥の体を喪うのか。

り、そして、後半は、 この章の前半では、 まづ陰陽の交合が説かれ、陽気が離脱することは、死を意味するという天の理法が述べられてお かって丁晏がいつているように『山海経』にみえるような鼓と欽碍の説話(「西山経」)について

疑問を抱いたものと考えられるのである。「西山経」の中のその説話というのは――

鳴く云々」では、死とともに二羽の鳥と化したという伝承を素材として問呵したものであると解釈されるのである。 というのであるが、 これらを鐘山の東の**猛**崖というところで戮した。欽碼は化して大鶚となり……鼓もまた化して**魏**鳥となつた…… 鍾山の神の子を鼓といつた。その状は人面にして竜身で、かれは欽鵄とともに昆侖の陽で葆江を殺した。帝はそこで この章は、 陰陽の結合==生と、その離散==死を問題にした前半につづいて、後半の「大鳥は何ぞ

二物の結合といつた物理的状態を意味するだけではなくて、雌雄・牝牡の和合・孳尾をいつているものと仮定されるな 屈原が自問したということもまた考えられる点である。つまり、屈原はこの二つの章にわたつて陰陽の和合をテーマ した一連の説話伝承を爼上にのせて疑問にしたものと推定しているのであるが、もし務号(翳)と協脅 かれていたということは必しもあり得ないことではないし、あるいはまた前者が後者への連想をよびおこして、これ このように、陰陽の結合とその分離のテーマにつづいて二物の結合に関連のある**済**号(翳)と脅鹿の絵が廟壁上に描 上の想定はあながち、我が田に水をひく解釈ではないといえるであろう。 の語の中に、 陰陽のまじわり、雌雄の交歓の意味が含まれていることを示さなければならなくなつた。そ しかし、 そのためには、 (脅鹿) (翳) が単に لح

こで再び、協脅の鹿と**済**号(翳) の容姿を特徴づけている例の二つの首と八本の足の実態と、それらが示す意味を詮索

#### 四

してみなければならない。

は 相並んで立ち、互いに体軀の一面を接しあつて一体となるか、あるいは前後に臀を向けて並らび、それく~その臀部を とをしらないが、『山海経図』『離騒図経』など絵図にされたものは幾つかある。 て一考しておきたい。これについては上掲したように『逸周書』および「海外西経」には、 などによつて描いた想像画にすぎないであろうけれども、いづれにしても一身二首八足の鹿という古注に基づくかぎり 合わせて一身をなしているかのいづれかであるが、これらは確実な根拠を示した上での図絵ではなくて、おそらく王注 いつているが、共通した呼び名と、相似た一身二首という様子をしている点から考えて、よしたとえその存在の客体にの 西経」にいう**歳**のごとき状をした**并**封と、この「大荒西経」の屛蓬とよばれる奇獣とは全く別個異質の存在であろうと ており、これに対して「大荒西経」の方は前後といわずに左右という表現を使つている。このため清の都懿行は 相違があるにしても、 は左右といゝ前後というその形容は異つているにしても、一身の両端にある二つの頭首を、 ところで、これに答える前に、事の順序として同じく一身両頭といわゆる并逢・并封の頭首がどうであつたかについ 協脅した神鹿のその一つの体軀にあるといわれる二つの頭首の位置について、これを具体的に説明した文献のあるこ 上掲の二例以外の他の恰好は想像しがたいといわなければならないが、さて、その妥否はどうであろうか? 一つは相並らび他は相背むくというように、違つた恰好をしていたとは考え難いものがある。 絵画上のこの神鹿は一対の鹿が 体軀の前と後にあるといつ 一は側面に立つて描写し 「海外

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究――

六三) 四三

るが、 他は正 変貌してもいつたであろうし、またこのような怪力乱神の類に余り関心を示すことの多くなかつた昔の学究たちが碌 表現上の差異は、 のみは保留しなければならないとしても、 の本文中に、 とり上げ、 とくに問題とはならず、 詮議もせずに適当に筆墨に写した結果、 向を望むとしても別に不思議とするには当らなかつたのかもしれない。 これもまた左右·前後の文字にとらわれた見解といえるかもしれない。たゞ、<br />
球踢のことを記した「大荒南経 面 郝懿行は から望んだという、 これもまたその首の位置によって、 **光**封のたぐいの表現がみえておらず、また球**踢**そのものがどのような存在かも確かめ難い 「大荒南経」に出てくる、 もとよりそれが実在するはずもない空想上の神獣であつたろうから、 従つてあるものは首が左右に光列して同一方面をむき、あるものは前後に位置して互いに逆方 観るものの位 後世解明し難いほどの混線を生んだのではなかつたかとも考えられるし、 **光封・光逢とよばれた一連の怪異のその首の位置をめぐる前後・左右という** 南海の外、 一置の相違から、 「海外西経」 流沙の東に棲むといわれる左右に首をもつ球踢と呼ばれる怪物を 異つた表現がなされたのにすぎなかつたのではな のいう前後に首のある光封と同類とは考え難 相並ぼうと相背むこうと、 空間的にも時間的にもずいぶん から、 いと疑って との問 だ それ ろ

さらにこれらに陰陽 も同様に、 以上のように、 左右と前後という二つの形を想像することができるのであるが、 協脅の神鹿にしろ、 雌雄の交合の意味ありや否やである。 **济**号 (漭翳) とよばれる雨神にしろ、 目下の懸案はその二首のもつ意味であり その共通してもつ二つの首の 位置につい

字の解釈である。 まず、 游号 (翳) 聞氏はさきにも言及した羌封・羌逢・平逢の本字は羌逢の語であつて、 の語 の吟味からはじめるが、 こゝで想起されるのは聞一多氏が『伏羲考』 (io) しかも并と逢とは同義語で、 の中で論考した発逢の文

**并**逢とはまさに禽獣の雌雄・牝牡が 相交わるさまをいつた 言葉であろうとした。今、同氏のあげた 諸資料に 一解の可能性を明らかにしてゆきたい。 補足を加

え、

その訓

さて、さきに例示した資料の再掲もあつてやゝ煩雑、 冗漫の文となるそしりはまぬかれないが、まず「大荒南経」 に

とあるその「相并する」とは体軀を通じあう意味であることはすでにいつた。 三青獣の相発するものがおり、名ずけて雙雙という。 たゞし三という数字にはやゝ拘泥され、

疑惑の感じられるものがあるが、この奇獣に与えられた称呼と同じ名が鳥名にもみとめられる。すなわち『公羊伝』

公五年の条の雙雙の文字の疏に

があって、 り連理の枝とならべて、夫婦の深い契りを比喩されてきたことからも理解されよう。『博物志』 身同体をなし、はじめて飛翔するとされてきたのであるが、この二羽の鳥が一つがいの雌雄であつたことは、 の徳高ければ、 は、二羽の鳥が二魚とともにそれん~相並んで、体を一つに併わせた姿で図示されており、その讃には、ともに 逢・協脅する様を描写しているのは、実は本来雌雄の鳥の交尾の状態を表現したものではなかつたろうか**?** といわれているが、 もが想起するのは「比目の魚」と並び称せられてきた「比翼の鳥」であろう。これは『山海経』、『爾雅』、『呂氏春秋』、 雙雙の鳥は一身二首で、 『史記』、『搜神記』など、多くの古書に、東方ないし南方に棲む瑞鳥として頻出し、 これを長離とよび、とくに雄の方に野君、 慕つて遠くより至る」という吉瑞とされている。古来、比翼の鳥は一翼をもつ二鳥が相寄り相添つて一 一身で二首、しかもそれに雌雄の別があり、 尾に雌と雄があり、 随便にして偶し、 雌の方に観諱という名すらあたえて、雌雄 常に離散せず。 その両性が偶して離散せずといつて、二羽の鳥の光 にはこの比翼の鳥 山東漢武梁祠の 一つがいの鳥であるこ 並枝つま とゝで誰 一王者 壁面に の記

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四六五) 四五

とを明示している。

どうか。 まつわる土俗が、 た道徳的倫理的思想から生み出されたものであつたかどうか?もとより、その経緯を今日、 いけれども、実は民間に流布し人々が少なからざる関心と反応を示したものと考えられる并逢交合したある種の禽獣に 体、この比翼の鳥の淵源が「関々たる雎鳩」のそれのように、君子・淑女の嘉配・睦しい夫婦人倫の至極をたゝえ 後世の倫理学の徒、または文人詩家の麗筆によつて、止揚され昇華された可能性が果してなかつたか 実証することは容易でな

ばれる不思議な辺民ついての伝承として 比翼や雙雙の鳥に関連して同じ『博物志』にみえる同頸二頭の住民の存在も見おとし得ない。 すなわち、 蒙雙民とよ

をもつてこれを覆つてやつたので、七年たつて男女ともに活きかえつたが、同頸で二つの頭と四本の手があつた。 高陽氏のとき、 同産で夫婦となつたものがいた。 帝はこれを野に追放したが、 相抱いて死んだ。 神鳥は不死の

れを蒙雙民という。

物志 となったという神話古伝説に吻合するのは見逃すことができない。 たと考えるのである。 は漢代以降の壁画や彫刻上にしばしばあらわれ、しかも これらは交尾の姿で 表示されているものが多いのであり、 と伝えているが、同腹でありながら夫婦となつたといわれるこの蒙雙の民は、例の伏羲と女媧が兄妹の身でもつて夫婦 が蒙雙民について形容した同頸二首とは「相抱く」という描写とともに、実は交合の有様を描写したものであつ この異形の民を雙の文字を使つて呼んでいるのも、果して偶合であろうか。 やがて詳しく説明するつもりだが、 雙雙の鳥の雙字と関 女媧の像 一博

連して注意される点であろう。

ところで問題は光の字であるが、これが単に二物の結合のみでなくて、男女雌雄の交合をも意味しうると推測してい

るのだが、この点に傍証となるのは姘の字である。『説文』にこの文字について

いう限定があるにしても、 漢律に斉民が妻婢と姦することを姘という。といゝ、段注もいつているように、庶民が他人の妻や婢女と私合すると とにかく漢代、姘という言葉が男女の交歓を意味していた。『蒼頡篇』にもまた、

男女私合することを姘という。

と記述されている。

性の相交わる有様を意味したものとする解釈は必しも牽強附会の説だとは考えられないのである。しかし『詩経』・「周 はいうまでもないことであり、 光ないし屏・平が雌雄男女の性的結合を明白に意味した用法は寡聞にして知らないが、これらは姘と同音であること 一身二首を表わした并逢・屛蓬・平逢のたぐいが、聞一多氏も推論したように、本来両(3)

頌・小瑟」の

予を事蜂するなかれ。

の事蜂は、「毛伝」に摩曳の意味に

また『爾雅』釈訓には、

粤争は掣曳なり。

とあり、 身の前後に首をもつているように雌雄が兼逢しているさまに対する違つた表現にすぎないのではないかと思われるので むというほどの意味に使用されていて、結合する光逢とは一見相反する言葉のようにみえるが、 事蜂・粤争はともにしば<br />
~のべてきた<br />
兼封・<br />
屛逢などと<br />
同音の語でありながら、 こゝでは曳きあう・曳き込 実はこれはあたかも

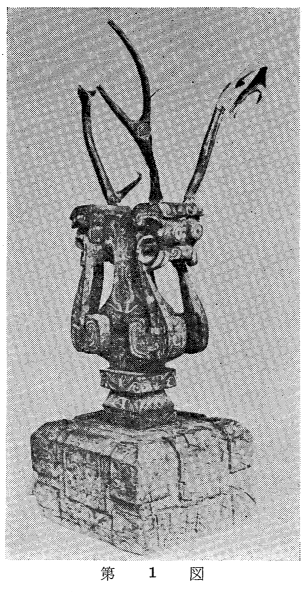
逢と協脋と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究――

(四六七) 四七

あるが、このような羌逢↑豊争の語をめぐる推測は、 以下にみるように協脅の鹿についても同様に考えられるのである。

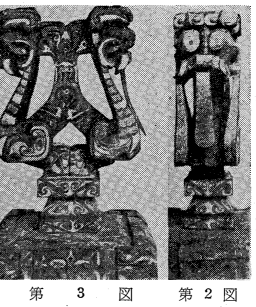
#### 五

獣のは、 さて、『楚辞』王注にいう一身両頭の脅鹿は、かつて 梅原末治博士によつて 紹介された湖南出土と伝えられる木雕怪 その具体的な姿をみることができるのではないだろうか。 つぎの第 一図がこれであるが、この木彫像の細部に



して連結し、二身のごとくにして一軀と りしよう。 体からやゝ離れ、 まれた角は、 有様は、 されて確かめがたいが、 いう不可思議な姿である。 獣がたがいに背中をあわせ脇腹を共通に して、まづ、 わたる解説は博士の関係論著にゆづると 第三図との照合によってはつき さらに頭の上の小孔に挿して 眼をひくのは、二ひきの怪 その一個が失われてみえな 両頰に添えられている 前脚はそれぞれ 後の脚は省略

もはなはだ興味深い。 いが、本来、 両獣とも双角を戴いていたことはいうまでもなく、これらはみな鹿の角をそのまゝに使用されていること そのほか、長い吐舌(第二図参照)や怪奇な面貌なども眼をひくが、とにかく以上の諸特性をもつ



らぬもののように思われる。 ているこの怪獣像が、 協脅した神鹿の具象化されたものだといつて、

か

を放浪 の宗廟の壁画をみて「天問」を創つたとすれば、協脅の鹿とは、 属し、 この木彫の作 昔の楚国の地、 泪羅に死んだ屈原の後半生と無関係ではなく、 成年代および出土地については、 湖南省長沙付近と推論されていることは、 梅原博士が戦国の もし、 屈原 江 まさにかよ 後 南 が先王 半 0 Щ 期

は、 ところで、この怪獣像を二ひきの神鹿が并逢、 この像の中央部から縦に二分したシェルエットが 協脅したものと推定し (第三図参照) 同じ長 たの

うな絵で示されていたであろうと思われて、

はなはだ心強い。

な両眼と長く垂らした舌とは、この木像も第一図と同類の怪獣であることを物語つている。 沙出土の護墓神といわれている第四図の木彫像や、同じく長沙戦国墓出土の第五図の護墓神像にきわめて似ているから(56) てた前肢も頭上の鹿角もみとめられない。また顔面もほとんど偏平で細工らしい細工もないが、 である。 第四図は第一図にくらべ、造作がいちじるしく粗雑で、 わづかにその輪郭を示しているにすぎない上、 わずかに刻まれた巨大 頰にあ

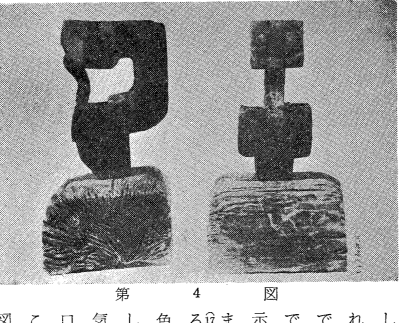
材として作成されたものとみてさしつかえないであろう。 角と長い吐舌とは、まぎれもなく第一図のそれと吻合するものである。ことに第四、第五図とも、 を台座に据えた形式上にみとめられる一致は、 方、 第五図の像もまた前肢を欠き、同じように顔面その他の造作も簡単だが、 協脅の有無はあつても、 細工上にみとめる様式的な差違は、作成の精粗巧拙からきた いづれも同じ信仰に基づき、 わづかに朽ちずに残つている双方の 句屈した体軀とこれ 共通した神怪を素

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四六九) 四九

ものにすぎないだろう。

ば、より参考となるのは先年、 省信陽近郊に遺された春秋後期~戦国期の木槨墓から出土 しかしながら、第一図の木雕怪獣像との比較としてなら 旧楚国の北方の要衝 河南



であろう。こゝ ではその一つを れた二基の木彫 した漆絵の施さ

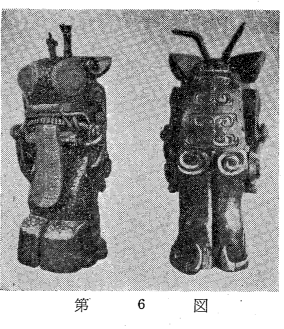
5

第

図

る。この怪獣像は高さ約一・四米の大型木彫で、第六図にみるように全身彩(デン) 気味に光つている。 しておきたい。四肢には長く鋭い爪が延び、開いた口からむき出した牙が不 またはこれに準ずる 統治階級のものとされる 第一号大型墓出土のもの で あ 図様との比較などからも誤りあるまい。 この角がもと / 長い 鹿角であつたという推定は第一図の鹿角上に施された 口から吐きだされた長い真赤な舌と、それに頭上に生える二本の角であろう。 色がなされており、 示すにとどめるが、それは信陽県北方二十五粁の一小村・長台関にある諸侯 しかしとくに注意をひくのは赤く塗られた巨眼と大きな しかも豺斑とも鱗文とも思われる体文のあることに注意

(四七〇) 五〇



が第一 いるのが前肢である。 逢した第一 かも頰に添えられた恰好といわなければならない。そこで想い出され つぎに大きな口に噛んでいるのは蛇であるが、この蛇の 図の怪獣像の前脚である。いわば第六図の跪坐状の鎮墓獣は協脅・ 図の半身とその特徴がことごとく共通しているのである。 もし、 この構図で蛇を欠くならば、

この前肢はあた

両端をつ

たものとみて誤りがないのでなかろうか?これらがおゝむね戦国期に属し、 をひき、 脅の有無はあつても、 ついては、 以上みてきたように、 梅原博士紹介の伝長沙出土の怪獣像と第四図以下の神獣像とは協 次稿にゆづるとして、頭上に飾られた大きな鹿角がひときわ眼 すべて楚人の崇めおそれた同じ庭様の神を素材とし もちろん空想上の神獣で、 しかもかつての楚の地において発見されて その何ものであるか

(1) るのも、 決して偶然のことではないであろう。

の可能性を開陳してゆきたい。 な点があつて、この点は当然起つてくる疑問であろう。 れを交尾状と決する確実な根拠はないのであるが、もしゆるされるならば、パラレルな例示を他の遺物に求めて、卑見 した姿を表わしたものだといえるかどうか? 第一図の協脅した怪獣像が第四図以下の墓鎮と同じ鹿様の神獣だとしても、 従つて、しばらく論材をかえなければならない。 造作は必しも写実的でないが、交尾状と解釈するには少なくとも不合理 果してこれが牝牡の并逢・交尾

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四七二) 五

#### 六

て、 この際とくに私の興味をひく。 身の形で描か 図がある。 研究に多くの示唆を与えるようになつた。 漢代およびこれ以降中世期ごろまでの墓壁画などにしばしばみとめられ、 この二神の交尾を示した恰好な図が数多く現われ、 創造神であり、三皇五帝の一に算えられる伏羲女媧に関する研究、 れるこの二神の交尾図を、苗族などに 伝承されている 神話・伝説と 関連して論じた 聞一多氏の研究は、 しかし聞氏の「伏羲考」が世に出たあと、とくに最近の中国大陸での考古学的成果とし しかも従来しられなかつたその泥像も出土し、この蔣号脅鹿 人々の関心を呼んでいるものに伏羲女媧 論著は古来少なくないが、 中でも人首蛇

相交わらない構図も決して少ないわけではないが、 石上の二神図や、 人首蛇尾の伏羲女媧図はもちろんすべてが交尾状に描かれているわけではない。 山東沂南北寨の漢代ないしそれよりやゝおくれるかとも推定される画像石上の二神図のように体 しかしその多くはすでに著聞している東漢期の山東武梁祠 たとえば、 四川省崇慶出 土 石室画 の 漢画

第 7 図

のがはなはだ多いのである。 第七号墓石棺北壁上の伏羲女媧の彫刻、江蘇省徐州漢墓の画第七号墓石棺北壁上の伏羲女媧の彫刻、江蘇省徐州漢墓の画のがはなはだ多いの図をはじめとし、四川省宜賓市翠屛村の漢墓

ところで、こうした交尾状を塑像上に表現した場合の姿が

第 8 义

> きる。 品であるが、第八図ではこの二神が雌雄であることは人頭のちがい 意したいのは、 れる伏羲女媧の交尾像であると信じるのであるが、こゝでとくに注 し、また第十図は破損して、おそらく雄蛇と推定される半分を残す だけであるが、第九図より一段とまといあつた様子を窺うことがで によって推察される。第九図は二匹の蛇身がからみあつて螺状をな 第八図第九図第十図である。これらはすべて四川漢代墓からの出土 とにかくこれらはまちがいなく人頭蛇身の姿をしたと伝えら 画象石上にみられる交尾図と、これと対応する塑像

頭という文字で表現して さしつかえない姿に造られて いる との表現上の相違である。すなわち、泥像の場合は、これを一身両 こと、互いに背を向け、并逢して結びあっているとも、粤

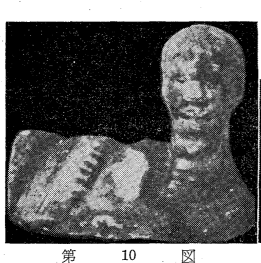
怪獣像 争して曳きあつているともいゝうる有様に形づくられていることは、伝長沙出土の (第一図)の解釈に少なからざる参考となろう。

され、『山海経』・「海内経」の 山の後蜀期とされる墳墓出土の泥像は、それん~の人首に男女の特色がはつきり示(タロ) 地域におよんでいたことが、当時の諸遺物によつてしられるが、第十一図の四川彭 交尾する伏羲女媧の二神を絵画にし、塑像につくる習俗は唐代前後にはかなり広

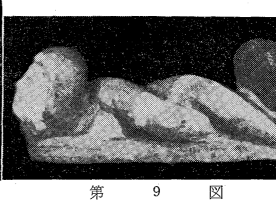
并逢と協脅と一 古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四七三)

五三



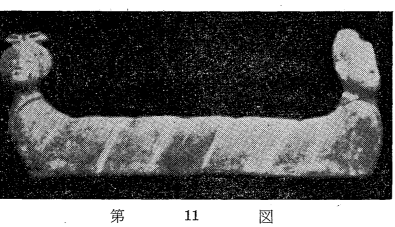
図



第

て、旃冠を冠しており、名ずけて延維という。 南方に……人あり、 苗民という。また神があつて、それは人首蛇身で轅のごとく長く、左右に首がある。 紫の衣をき

神の蛇身は一段と簡略化され、 という表現そのまゝを塑像化したような伏羲の姿が、その右の首にみとめられる。そして互いにまつわりあつた男女二 轅のように一身によつてあらわされ、わずかにその上に刻まれた螺線にその原意をとど



r L

めている。

雅』・釈地の「中央に枳首蛇あり」に付記した郭璞の やゝ蛇足であるが、この螺状で表現された二疋の蛇身について想いだされるのは 爾

が、おそらく越国の君主のうち被髪を編んで垂れたさまが、両頭蛇に似たものが居たか 尾の両蛇を指すものと考えられるとしても、越王の約髪という、その意味は不詳である という注釈である。こゝでいう枳首蛇、つまり両頭の蛇はもちろん、尾をからみあう交 今、江東では、両頭蛇を呼んで、越王の約髪となしている。また弩弦とも名づける。 らであろうと推論される。一方、弩弦とは第

第 12 図

に似ているため、その異称となつたのであろ十二図の ような 形のもので、 これが 両頭蛇

う。とすれば、『山海経』・「海内経」が ている様をさすのでは決してないこと、総じて、并逢・并封した禽獣の表現に、「左右」 というその左右という表現は、蛇体の一端に二つの頭が左右に並列して、Y字型をなし 「蛇身にして轅のごとく長く、左右に首がある」

吏列伝にもみえている春秋時代の楚の処士で、のち荘王に仕えて宰相となり、令名をはせた傑物である。 孫叔敖の幼年時代の逸話として、彼が戸外で遊戯中、たま~~眼にしたもの必ず死ぬという俗信のある両頭の蛇を見た 交の郭璞のころに、 はないだろうか。とすればつぎに記した西漢・賈誼の『新書』にみえる荊楚地方の禁忌の蛇は、 といつているのは、あらかじめ私見をのべておいたように、実は前後とも表現することのできることを確かめ得たので 彼は他の人々も、 江東で越王の約髪・弩弦と呼んでいたものと 同じような 存在であつただろう。『新書』によれば またこれを見て禍が及ぶことを恐れ、その蛇を殺して埋めたという。 この孫叔敖は おそらく三・四世紀の 「史記」 一の循

彫が、 必要がある。 る必しも写実的でない存在を、その故のみで不合理と判断して、その本意を看過してはならないことを改めて考慮する 以上、伏羲女媧の交尾図、ことにその泥像遺物を中心にした論述によつて、第一図に示した戦国期の二怪獣の 并逢交尾の様を表現したとみる妥当性がある程度あきらかにされたものと思う。<br /> われわれは当時の作品にみられ 連絡木

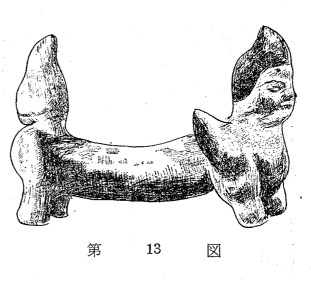
とはいえないだろう。 みがあるが、 足獣が并逢して塑像に表現される場合、どういう形をとるかという例示としては、この時代的落差は必しも全く不都合 はもとより漢・六朝以前にもこの点に関する恰好な比較例が見当らないので、唐代の鎮墓獣によらざるを得ないが、 の疑義が無足の蛇と四足獣との比較が果してこの際許されうるかどうかという疑惑であるならば、文字通り蛇足のうら しかし、以上の例挙、 **発・協脅した四足獣の塑像例の一・二を示して、証明の補足としたい。といつても、遺憾ながら、** あるいはそれらの比較に対して、異論をさしはさむむきもないでもなかろう。そして、もしそ 四

并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究―

(四七五) 五五

魌頭

独



唐墓出土の双頭鎮墓獣であり、 のさまをあらわしている。 角獣などと伴出したものであり、つぎの第十四図A さて、第十三図は山西省太原南郊の金勝村から出土した唐墓の遺物で、 いづれも、まさしく一身にして前後に首をもつ并逢 ・Bは同じく山西長治北石 煙の

は二疋の獣の連絡という違いはあ 比較してみよう。一つは一獣、 その長沙黄土嶺の唐墓出土の泥像であるが、これを同じく長沙黄泥坑の唐墓より発金の長沙黄土嶺の唐墓出土の泥像であるが、これを同じく長沙黄泥坑の唐墓より発 掘された遺物、 つても、同一の四足獣を塑像化し しかし、同じ形式の鎮墓獣では湖南長沙出土の遺物は一 第十六図の泥像と 他 層興味深い。 第十五 図が

に画かれた、頭をやゝ垂れ、背を太鼓橋のようにして風雷神の前に据 四足をもちながら、後者は二疋を并逢させた結果、ともに後脚が省略 たものとみて誤りがないであろう。 されていることである。第十三図および第十四図が前肢だけであるの 同じように解釈されるであろう。とすれば、漢武梁祠後石室の中 注意すべき点は、 前者が明らかに

かもしれないし、

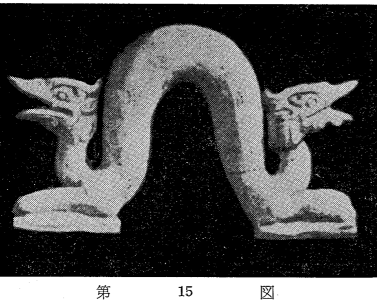
陝西綏徳軍劉家溝東漢墓出土の石刻門框上の二首奇

以上の諸例に照してみて、并逢交尾の図なの

えている両頭の竜?も、



伝長沙出土の怪獣像を「天問」にいう一身二首のいわゆる協脅の鹿のたぐいと解釈した根拠はおゝむね以上のようで



のような一連の結尾禽獣木彫もまた、 けれども、荊楚の地から出土したつぎ したものではなかつたろうか。 同じように并逢した雌雄、牝牡を表現 あるが、隴を得て蜀を望む憾みがある その一つは、上記長台関第一号楚墓

さらにこの臥獣像と並んで禽獣の脚肢 接した形をとつている。両者の肩の部 が互いに背を向けあつて、その臀部を より発掘された一木造りの臥虎?像で 個、同じく臀部には一個の方穴があり、 分には小さい方形の孔 が それ あるが、それはほゞ相似た一対の動物

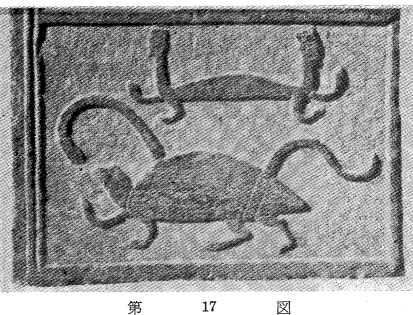
(四七七) 五七

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究――



(四七八)

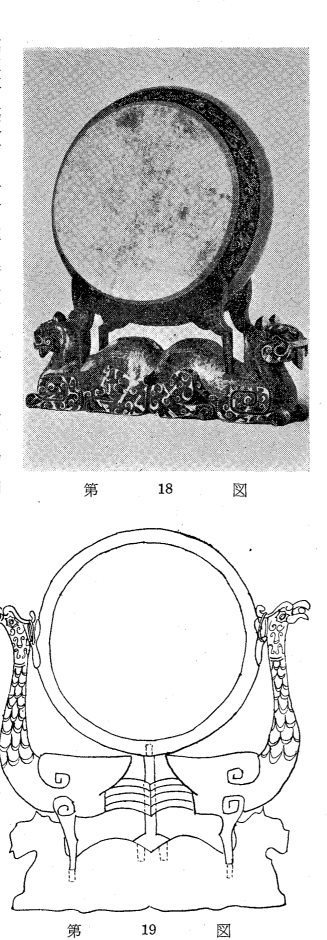
五八



第 义 十九図、 ら、 製の 石中に、 る。 結の臥虎はこの台座であろうと解釈し、第十八図のような復原を試みて(32) (33) はまづ四片の鳥脚から二羽の鷺鸞を想像し、 ているとおり、この復原による限り、臀部上の方孔の処遇が問題として残 を象ったと推定される四個の支柱と太鼓の遺残とが伴出しているところか ぎの長台関第二号楚墓出土の雙鳥雙虎像もまた、この復原に重要な示唆を 第二十一図下段左との比較とがその主なる論拠となつておるが、さらにつ ねいた臀部上の二個の小孔の処置と、上海博物館蔵の戦国期とされる青銅 されるのであるが、最近、 棒を振う刻画のあるのが比較参照されている。たゞし、 なおこの復製には信陽西北約一七〇粁の南陽にのこされている漢画像 陳大章・賈峨の両氏は、 「刻紋燕楽画象楕桮」上にみられる二羽の鳥を台座にした太鼓の絵 または第二十図のような復原の妥当性を主張した。 連尻伏虎上に一個の太鼓が置かれ、 袁荃猷氏が、この両氏の試みに異説を唱え、第 四本の肢脚は太鼓をのせる支柱で、問題の ついで陳・賈両氏が手をこま その両側に各一人の鼓手が捋 陳・賈両氏も認め 彼のその試案 連

与えている。第二十二図がその雙鳥雙虎像であるが、これはいわゆる「雙雙の鳥」を連想させるような尾翼を連接した(36) 四足獣が一木でしかも并逢状に彫まれているのである。 一羽の鳳凰らしき鳥と、これを支える台座とから成りたち、しかも台座がまた伏虎を表現したものと考えられる二疋 この木彫像と伴出した遺物に、 太鼓の残欠や編鐘・磬などの楽

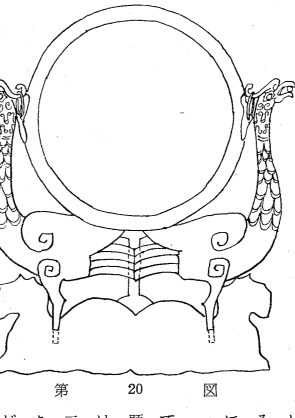
と伝えられ、同じく戦国期の製作になるものと推定されている。この木彫はやゝディホルメされた二羽の鶴状の鳥と蟠(%) されなければならないが、 用に供し得るものかどうか、技術的に疑問がもたれないこともない。しかし反面これは明器であるという特殊性も考慮 ほどこの木彫は、 器がある点から、袁氏は本来この木彫の鳳虎は鼓とセットをなすべきもので、鼓座であつたろうと推測している。なる この木彫像の鼓座説の可否論は当然、つぎの第二十三図の木彫雙鶴雙蛇像にも関連してこよう。これは湖南長沙出土(st) 上にあげた第二十一図の太鼓を支える鳥の姿と形式は類似しているけれども、果して太鼓を載せて実 いづれにしても、 これを嘱目して、 直接操作し、 実際に測定できないのは残念である。



螭文状に纒絡する二疋の蛇の台座から出来ているが、鳥の脚

古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

(四七九) 五九



み用の方孔に立つよう はその台座上の挿し込

題があつた。梅原博士 て方には、当初から問

二羽の鶴は互いに正面 は第二十三図のように を向きあつて立つべき

に造られている。 ところで、この組立 W W

第

21

図

だとの見解をとられた。鳥と蛇との組合せは戦国青銅器上の文

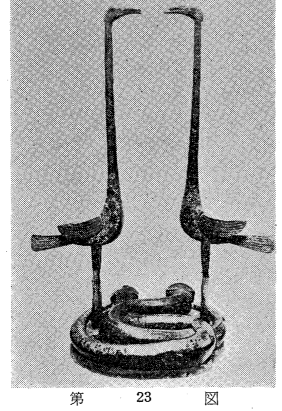
まり、 柄は他にも類例がある。とすれば、この伝長沙出土の雙鶴雙蛇像も、 にみられる雙鳥雙蛇図 立に関するホリス氏の見解、およびこれに対して生じる疑義のいち~~については、梅原博士の論文「湖南省長沙古墳 括遺物に就いて」によられたいが、 | 考する必要があろう。にもかゝわらず私はクリーブランド美術館東洋部に在席されたホリス氏の組立て方--鶴は互いに背を内にし外を向いて立てるという構図第二十五図もまた無視できないものと思うのである。この組 (第二十四図) はその一例であるが、中央の二匹の纒絡蛇をはさんで二羽の禽鳥が相対峙する図 ホリス氏の試案中でとくに問題とされる点は、 様にもその例は少なくない。たとえば獣銜鐶狩猟画文壺の首部 あるいはこういうモティーフに関連したものとし 梅原博士の疑つているとおり、

六〇

第 22 図

れないのは、上掲の并逢の諸例、就中、信陽出土の木彫像とできないけれども、本部でであるけれども、ホリス氏の主張に従つた場合、両方の尾翼が接近しながらやゝ空隙の生じできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまできないけれども、なお、向背の復原図への執心を捨てきまである。

した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即した により安定することを有力な理由として、それぐ〜相反 がかにも二羽の鶴の造作が華奢であつて、どうして太鼓を がかにも二羽の鶴の造作が華奢であつて、どうして太鼓を がかにも二羽の鶴の造作が華奢であつて、どうして太鼓を した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し した組み立て方を主張されているのであるが、実物に即し



并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究―

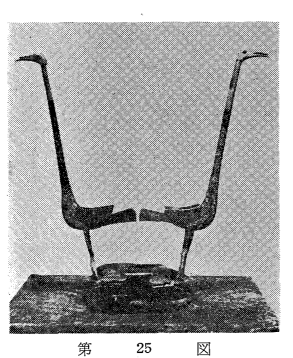
(四八一) 六一



同期、 復原図を考える上にも少なからず示唆となろう。もつとも、この鶴を仮 る遺物は一木造りの雙鳥像で、しかも互いに背を向け、尾を接触さして いるという。 る木彫雙鶴雙蛇像の発掘を親しく嘱目しており、同写真の遺物はそれと た雙鳥の塑像が存在したということが事実ならば、 同 地点の出土品のもののようである。さて、その写真にみられ もし戦国期の楚国の長沙地方にも、 連尾をモティーフにし 問題の雙鶴雙蛇像の

の比較などからである。

の写真それ自体をも私は実見していないから、参考資料としては 真の実物がどこに現在するのか、その点明確ではなく、 の所蔵するという一葉の写真である。 の報告に述べられている本遺物の発掘情況を提供したコックス氏 当然慎重に扱わなければならないというより、 しかも、この推論をおし進める上に参考となるのは、ホリス氏 ホリス氏の報告ではその写 むしろ疑わしくも しかもそ



隙はさして問題とすべきものではなかつたろうかというような姑息な弁解も不可能ではないが、 問題となる。この疑義に対しても、地下に埋もれた久しい歳月に蛇上の孔穴が変形し、これにはめこむ華奢な鶴 でもあり、 枘との間にゆがみが生じた事が関係せぬかとか、あるいは、当時并逢のテーマが既に様式化していて、この尾翼間の微 りに互いに向背して立てるものとしても、これを并逢状とするには、さきほどもふれた通り尾翼の間にみられる空隙が これは除外とし、今後比較参照されうる資料の出現をまつて再考することとしたい。 問題の少なくない遺物 0 脚

#### 八

州記』に採録された湖南地方の伝承に、 史書にいう一身二頭の神鹿とは、まさにこのような姿をしていたであろうと考えられ、さらに南朝宋の盛弘之撰の(金) いう私見をのべてきた。そしておそらく、『後漢書』の「西南夷伝」の外、『博物志』、『華陽国志』の「南中志」その他の を通じて、「天問」に詠われた脅鹿の具体的容姿を伝長沙出土の怪獣像 迂余曲折がはなはだ多かつたが、 以上の并逢・協脅に関する諸記録ならびに連尾・交合の姿態をとる考古学的諸遺物 (第一図) に みることができるのでは ないかと

武陵郡の西に陽山があり、 鹿のような獣がいる。 前後両頭で、 常に一頭をもつて食べ、一頭をもつて行く。 山中に時

にこれを見る者あり。 (42)

ないのである。

といわれているその神鹿もまた、 長沙の戦国墓から出てきた一身二頭の怪獣像と異質の信仰の所産であつたとは考えら

并逢と協脅と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究――それと共に、上掲の并逢・協脅した諸像はすでに様式化されており、

(四八三) 六三

製作者の技巧のあとも多分にみとめられる美術

る筈がなかつたろう。 在の背景に潜んでいたと想定されるのである。もし、そうではなくして、 品的存在であるけれども、 いわば美術流行上の所産ではなくして、一身両頭と表現されうる并逢の神怪によせる当時の人々の土俗・信仰がその存 天地・神霊に関する疑問の文学といわれるこの「天問」の中で、屈原自身が敢えてこのような存在に問呵を発す しかしそれらは単にシンメトリカルなものを美的と観じて、好んで用いられたモティーフ、 協脅が単に美術上の一構図にすぎない

に対する従来の解釈は るのも、 を意味したものであつて、 以上の考察にもし大過がなければ、冒頭で予じめいつたとおり、光逢も協脅も同じく牝牡・ その場合の二つの首の位置についての表現が、あるいは「左右にあり」とし、あるいは 本来、同一の状態を表示したものにすぎないこと、ならびに、もと~、、光逢と同音同義であるべき粤筝の語 一種の望文生義にすぎないことをこゝで改めて想定するのである。 両者は 異口同音的な 形容にすぎないことが 明らかにされたのでは ないかと思う。そしてま 「前後にあり」といつてい 雌雄の交合している有

た例は多いけれども、 出現する態の存在ではないのである。それと同時に、并逢の名はのちには結合交尾する特定の禽獣の称呼として固定し **兼**逢とは今や、貝塚茂樹氏がいわれるような二つの仮面をつけて登場する山神などでは決してないことは 一身二頭の神怪とは二身にして一身、一体にして二軀なる故の二首なのであつて、一柱の神が二つの仮面を用い すでにふれたとおり、 本来、その対象である禽獣ないしその神格化された存在そのものの固有の 確 かで あ

名称であつたとも考えられない。

顕著にみとめられることは否めないにとしても、その事由をもつて、 る。 舌などと共に、楚を含むいわゆる南蛮種族の土俗・信仰にとくに関係が深かつたのではなかつたかと推定されるも るが、こゝでは専らその形態的考察のみに終始し、 とを考慮するならば、『山海経』の記載は必しも私見の障碍とはならないかもしれない。 の西と南とに関する知識が往々にして曖昧であること、とくに『山海経』そのものが説く方位には疑義が少なくないこ(42) などの隣接地域にも散見するようになるが、 のような傾向は、 たゞし、 在を扱つた史書は、 たゞ、最後に辞つておきたいのは、 荊楚の地に顕著にみとめられることは注意に価しよう。そしてこれらが秦漢以降になると、 しかし、この推論のためには更に并逢・協脅のもつ宗教的、土俗的意味の考究を併わせ行わなければならないのであ 例外的に『山海経』 すでにお気付きと思うが、このように并逢・協脅した神獣・ 戦国楚の鎮墓獣に顕著にみられるような吐舌のモティーフのそれにも認めうるのであつて、(ほ) ほとんどこれらを東海・南方という方位に関係づけて述べているのは看過し難い点のように思う。 の中に現われる并逢の類は、南方のほかに西方に棲息するものもあるが、 今日獲られた資料による限りこのような光逢・協脅の存在が戦国楚の地を中心に いわゆる「比翼の鳥」や両頭蛇などをも含め、総じて双頭の神霊妖怪 意味論的考究は、 資料の増補を俟つて、つぎの機会にゆづりた かゝる文物の発生を直ちにこの地域に結びつける 霊鳥に関する考古学的諸資料が、 しかも、
・
注
類
の
分
布
に
み
る
こ 山東や四川ない 戦国期のシナ人 先秦に 并逢 0) があ は吐 的存 お

古代シナのいわゆる「怪力乱神」 に関する一研究 (四八五)

禽獣を象つた青銅器にして、それらの肢脚をそのまゝ容器の支脚としたも

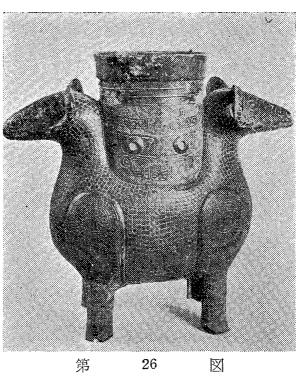
ことには躊躇するものがある。

というのは、

殷代の遺物中に、

0

とは異



いうプラン がみられる の青銅容器 か らであ 殷の美

义

27

第

部となると

る。 術的モティ

₿

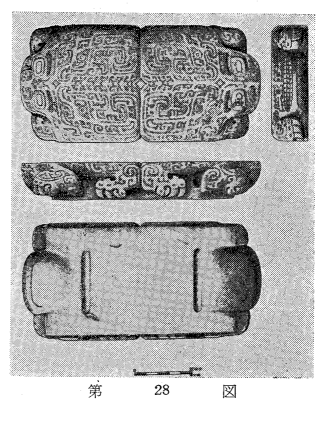
た。 るかどうかに ついては、 れたものかどうか、果して後世の光逢・協脅像と全く無縁であ このような奇抜なプランが全く美術的な嗜好からのみ創り出さ と強弁し即断するつもりは毛頭ないけれども、 兼ねてから 関心のもたれる 点であつ しかしながら、

フの傾向からして、これをしもシンメトリカルなそれでない

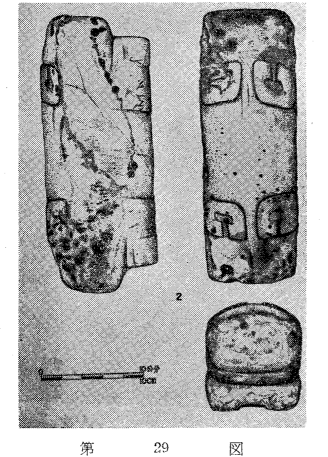
O æ Ֆ

しかも、このような并逢像をあらわすかと疑われるプ ラン

り それぐの二脚 互いに背を向けて立つ二疋の獣類ないし禽鳥から出来ており、 雙羊尊 (第二十六図) (四足獣にあつては前肢のみ)が、その容器の支脚 ・雙鴟鶚卣などのように、 容器そのもの



一墳墓出土のつぎの雙獣彫像・第二十八図・第二十九図にいたでする。第二十〇〇一号大墓出土の運搬具と推定される輩台状七図は侯家荘一〇〇一号大墓出土の運搬具と推定される輩台状七図は侯家荘一〇〇一号大墓出土の運搬具と推定される輩台状七図は安家荘一〇〇一号大墓出土の運搬具と推定される輩台状七図は安水を想定することに、尚疑義もあろうが、侯家荘の同学的な意味を想定することに、尚疑義もあろうが、侯家荘の同学的な意味を想定することに、尚疑義もあろうが、侯家荘の同学的な意味を想定することに、尚疑義もあろうが、侯家荘の同学的な意味を想定することに、尚疑義もあろうが、侯家荘の同学的な意味を表している。第二十八図・第二十九図にいた。



ガ逢と協쵥と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究―

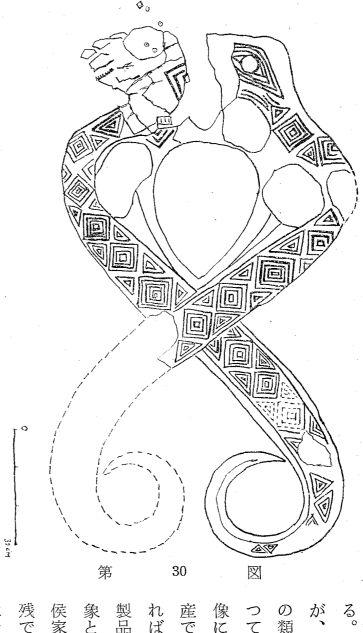
(四八七) 六七

寡聞にして他の類例を確認

ね

が、

陳夢家氏が、殷代の青銅製の亀や蛙



れば、

つぎの二匹の蛇の相交わる形の木

製品・第三十図もまた、

同様な考究の対

産ではなかつたように考えられる。とす

像にみる并逢のプランは決して偶然の所

っているのをみれば、この大理石製雙獣 (4º)

の類にもかような形状の遺物があるとい

残で、報告者の梁思永氏(高去尋氏補)

象となりうるものでなかろうか。これも

侯家荘一〇〇一号大墓出土の木製品の遺

不詳なりとするとともに、これを一頭二身蛇図と説いている。この木製品は腐蝕はげしく、全長一米三十六糎余と推定(51) され、とくにその饕餮形の頭部の過半は腐朽して、写真による限り、 ると共に、これが特に尾を交えた雙蛇に作られている点は、単なる美術装飾以上の意味がこれにこめられていたのでは る点であろう。本遺品はたま~~殉葬者の頭部上から発見されたといわれているが、多分にマジカルな意味を感じさせ えられるものがあり、 むしろ漢画象石上などに頻出する伏羲女媧の交尾プランとはなはだしく相似ているのは注目され 一頭か二首かを判断する事は甚だ困難なように考 はその使途を「楽器か?」と疑いつゝ、

信仰が、 ないかと想像される。そしてもし、これが伏羲女媧に関係ありとすれば、文献上には比較的後出の伏羲女媧にまつわる 既に殷代に存したことを示唆するものであり、はなはだ興味深いものがあるが、 いづれにしても、 より客観的

本稿は一九六一年十月、神戸医大で行つた 第十六回日本人類学会、日本民旅学協会連合大会席上の 研究発表「漭号攷」(要旨

更に多くの資料の蒐集を俟つて再考されるべきものであろう。

は同大会第十六回紀事一三四―五頁)の一部に加筆したものである。

#### ä

- 1 星川清孝「楚辞の研究」三七四―三九六頁(第五章 第一篇「天問」の成立動機とその性質)を参照
- 2 王注の「言天撰十二神鹿一身八足両頭」は「天は十二神を撰え、鹿は一身八足両頭だという」と訓ずべきではないかとも思 われる論拠がいくつかあるが、こゝでは慣例に従つて読んだ。
- (3) 蔣驥「山帯閣注楚辞餘論」巻上
- 4 ) 王邦采「天問箋略」
- (6) 蔣驥「前掲書」(5) 朱熹「楚辞集注」
- (7) 蔣驥「山帯閣注楚辞」巻三
- (8) 丁晏「天問箋」
- (9) 郝懿行「山海経箋疏」巻十六
- (1) 聞一多「伏羲考」(聞一多全集選刊之一「神話与詩」所収
- (11) 聞一多「前掲書」二二頁
- 12 芮逸夫 「苗族的洪水故事与伏羲女媧的伝説」(「国立中央研究院歴史語言研究所「人類学集刊」第一巻第一期所収)
- (13) 聞一多「前掲書」二二頁
- (1) 梅原末治「伝長沙出土の木雕怪獣像」(「支那考古学論叢」所収

并逢と協翁と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究

四八九) 六

- 15 北京歴史博物館刊「楚文物展覧図録」三二頁
- 16 図は角川版「図説世界文化史大系、中国①百六十四頁による。
- 座戦国大墓」(「文物参考資料」一
- $\widehat{17}$ 期所収 河南省文化局文物工作隊第一隊「我国考古史上的空前発現信陽長台関発掘 九五七年第九
- 18 「文物参考資料」一九五七年第九期插込頁
- **1**9 聞一多「伏羲考」(前掲書所収
- 20四川省博物館研究図録 「四川漢代画象磚芸術」七十図
- $\widehat{21}$ 曽昭燏・蔣宝庚・黎忠義合著「沂南古画像石墓発堀報告」図版二十五
- $\widehat{22}$ 匡遠澄「四川宜賓市翠屏村漢墓清理簡報」(「考古通訊」一九五七年三期、二十―二十五頁および図版七の三)
- 23 江蘇省文物管理委員会編著「江蘇徐州漢画象石」八十五図
- $\widehat{24}$ Chêng Tè Kún; Archaeological Studies in Szechwan, 308 (2, 3, 4)
- 25考資料」一九五八年三期裏表紙裏面の写真を参照のこと。 四川省博物館文物工作隊「四川彭山後蜀宋琳墓清理簡報」(「考古通訊」一九五八年五期所収) 図版五の六、なお、『文物参
- 26もつとも郭注は岐頭蛇とも表現しており、頭部がふたまたに分れたY字形を想像させるが、これは『山海経』 の頭を左右、前後と異つた表現をしているのと軌を一にするものであろう。 両頭蛇に関しては「嶺表録異」「嶺南異物志」などに散見する。
- 27 山西省文物管理委員会「大原南郊金勝村三号唐墓」(「考古」一九六〇年一期所収)三八頁一の九
- 28 5の左 山西省文物管理委員会、 山西省考古研究所「山西長治北石槽唐墓」(「考古」一九六二年二期所収、 図版七の4 および八の
- 29 湖南省文物管理委員会「長沙黄泥坑戦国・漢・唐宋墓清理簡報」(「考古通訊」一九五六年六期所収) 図版十五の
- 30 湖南省文物管理委員会「長沙黄土嶺唐墓清理記」(「考古通訊」一九五八年三期所収)図版六の一

- (31) 陝西省博物館·陝西省文物管理委員会合編「陝北東漢画象石選集」図21
- 32 陳大章、賈峨「復製信陽楚墓出土木漆器模型的体会」(「文物参考資料」一九五八年一期所収)二四—二六頁
- (33) 中国科学院考古研究所編「新中国的考古収獲」図版七二の一
- 34 袁荃猷「関于信陽楚墓虎座鼓的復原問題」(「文物」一九六三年二期所収)十—十二頁
- 35 馬承源 「漫談戦国青銅器上的画像」(「文物」一九六一年十期所収)二六—三十頁
- 36 河南省文化局文物工作隊「河南省長台関第2号楚墓的発掘」(「考古通訊」一九五八年十一期所収) 七九一八十頁 および図
- 37 梅原末治、水野清一「伝長沙出土の漆画雙鶴雙蛇に就いて」(「美術研究」第六年十二号所収) 図五
- 38 梅原末治「湖南省長沙古墳の一括遺物に就いて」(「東洋史研究」第六巻二号所収)
- 39 る The Bulletin of the Cleveland Museum of Art. Oct. 1938(但し、梅原博士「前掲書・東洋史研究」六巻二号によ
- $\widehat{40}$ Ch'ang-sha"に掲載されているといわれるが、未見。 一九四〇年三月、米国エール大学で行われた特別展覧会の簡明目録"An Exhabition of Chinese Antiquities from
- (41) 「後漢書」西南夷伝に「雲南県有神鹿両頭 能食毒草」

「博物志」に「雲南郡出茶首……是両頭鹿名也、獣似鹿両頭……永昌亦有之」

華陽国志」南中志に「神鹿、一身両頭食毒草」

西陽雑爼」巻十六に「耶希、有鹿両頭食毒草」

- (42) 「格致鏡原」巻八十九、獣部による。
- (4) 貝塚茂樹「神々の誕生―中国史王」三十六頁
- (4) 小川琢治「戦国以前の地理上智識の限界」(「支那歴史地理研究」所収)
- 45 伊藤清司 「吐舌像に関する若干の考察」昭和三十七年五月十一日・於東京・明治大学・第一回日本民族学協会研究大会

逢と協弩と――古代シナのいわゆる「怪力乱神」に関する一研究-

(四九一) 七一

- 中央研究院歴史語言研究所編「中国考古報告集之三「侯家荘」第二本 一〇〇一号大墓 上冊 六十五頁
- 二十八・九図とも前掲書「侯家荘」下冊、図版七十六の二および八十二・八十三
- 48 殷後期の青銅鼉鼓上の相脊きて連尾する雙禽?像の 装飾もまた 同類かもしれない。(平凡社刊「世界考古学大系6 東アジア 陳夢家「殷代銅器」考古学報第七冊二十九頁
- 50 11.九十三頁二五二図)
- 前掲書「侯家荘」上冊 插図二十九
- 前掲書「侯家荘」上冊五十六頁