
Title エリザベス朝のピューリタン回心体験ナラティヴ : 『ロバート・グリーンの回心』 (1592)
を巡って

Sub Title Puritan conversion narrative in Elizabethan England : a consideration of The repentance of Robert
Greene (1592)

Author 井出, 新(Ide, Arata)
Publisher 慶應義塾大学藝文学会

Publication year 2022
Jtitle 藝文研究 (The geibun-kenkyu : journal of arts and letters). Vol.123, No.3 (2022. 12) ,p.31- 45 

JaLC DOI
Abstract
Notes 松田隆美教授退任記念論文集
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00072643-01230003-

0031

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


(31)

エリザベス朝のピューリタン回心体験ナラティヴ
─『ロバート・グリーンの回心』(1592) を巡って

井出　新

シェイクスピアの歴史劇がロンドンで大ヒットしている頃、人気パンフレット
作家ロバート・グリーンは酒色に溺れて人生の坂を転げ落ち、1592年8月、ライ
ン産の葡萄酒と酢漬けの鰊の暴飲暴食がたたって死の床についた。しかし作家的
野心は衰えを知らなかったとみえて、彼の最後の出版プロジェクトとも言うべき
自伝的作品をいくつか書き残し、そのひとつが同年出版の『ロバート・グリーン
の回心』(The Repentance of Robert Greene) である。評伝研究やエリザベス朝散
文研究はしばしばこの作品自体を研究対象として取り上げてきたが、宗教改革前
後のイギリスからアメリカのピューリタンへ続く「回心体験ナラティヴ」という
視点から作品を分析する研究は殆どなかった。1 そこでこの論文では『グリーン
の回心』の執筆状況を踏まえつつ、グリーンが中世的なるものを引き摺りつつも
どのような新しい特徴をナラティヴに与え、またそれによってどのように新しい
作家としてのアイデンティティを構築したのかを考えてみたい。

1. 回心体験ナラティヴとしての『グリーンの回心』

　『グリーンの回心』でグリーンは執筆の動機を「自分の人生の悲惨を慎重に考
え、死がいつやってくるか分からないということに思い至ると、私は短く自分の
人生を振り返る物語を書いた方がよかろうと考えた」(XII, p. 170) と語っている。
自叙伝的な性格の強い作品であるため、彼自身が死の間際に自らの回心体験を赤
裸々な事実とともに語ったものと考えることもできるが、それはやや単純すぎる
ように思える。勿論、グリーンでなければ書けなかったはずの個人的な体験が、



(32)

信憑性の程度は違うとしても、多く見られることは確かである。この作品では、
作家・劇作家としてのグリーン自身の葛藤が自伝的に記されているだけでなく、
彼の故郷ノリッジの聖アンドリュー教会に対する宗教的親近性と恩義が告白され
ている。ただその一方で、作家としてのアイデンティティを構築するための「語
り」の多様な戦略が『グリーンの回心』に仕組まれている事実は看過できない。
実際、グリーンが回心体験ナラティヴの構想を思いついたのは死の間際では
なく、数年前まで遡ることができる。彼は『スペインに関する雑話集』 (Spanish 

Masquerado, 1589) の序文において「恋愛に関するテーマにばかり執着してい
ると思われないよう、宗教の中に自分の良心を見出す仕事に乗り出した」 (V, 

p. 241) と述べている。2 また集団的回心の必要性を訴えた戯曲『ロンドンとイン
グランドにかかげる鑑』　(A Looking Glass for London and England, c. 1588) も同
じ時期の作品だ。グリーンはおそらくその頃に、自分の「実人生」の経験を主題
にした回心体験ナラティヴを構想したのだと思われる。その時のことを彼は『グ
リーンの三文の知恵』 (Greene’s Groats-Worth of Wit, 1592) に登場するロベルトの
口を借りて次のように述べる。「自分のために知恵を買うことはもう手遅れで不
可能だ。であれば、私がうかつにも買い忘れた知恵を、不謹慎な若者たちに売る
ことができたらどうだろう。」(XII, p. 137)。自分の悲惨な人生を振り返る自伝を
書けば公益に資することになる、というわけだ。
こうした建前

0 0

は他のパンフレット、例えばペテン師や巾着切りの恐るべき所業
を暴露した一連の「兎狩りパンフレット」 (Cony-Catching Pamphlets, 1591–92) に
も窺えるものであり、兎狩りパンフレットは「イングランド国家に有益であっ
た」(XII, p. 178) とグリーンは自慢げに総括している。それではその建前の背後
にある新しいプロジェクトの隠れた動機は一体何だったのか。最初に思いつくの
は金である。落ちぶれて金に困ったグリーンには、当時よく売れた宗教書の出版
から得られる利益はとても魅力的だったに違いない。しかしそれが売れて金が入
ったとしても、彼の経済的状況を劇的に改善するほど十分な収入が得られるもの
でもなかった。むしろ彼にとって重要だったのは、公益に資する道徳的作家とし
ての権威と立場の保全という問題だったように思える。
社会における自分の新しい役割を読者に印象づけるために、グリーンは回心体
験ナラティヴを通して、自らの経済的かつ倫理的破綻を明らかにする一方、かつ
ては無神論者であったものの今では道徳的に生まれ変わった作家として自らを



(33)

成型する。回心体験の出版という彼の自己救済策は、リード・バーバーが述べ
た「二つの策略」を可能にさせる。すなわち「道を踏み誤った放蕩者が回心した
モデルとして自分自身の人生を持ち上げ、暴露した自分の行いを宗教的正当化と
いう儀礼で清めることにより、そうした行いに対する社会の厄介な批判を回避す
る」ことである。3 さらにアレグサンドラ・ハラスが指摘するように、回心体験
ナラティヴはグリーンに作家として有利な戦略的立場を与えたと言える。「権威
的立場を手に入れるために、否定しておかねばならない所産があっても、その生
みの親だと自認することにより、自らを作家の権威的存在として構築する」こと
ができるからだ。4

Ｄ・ブルース・ハインドマーシュはイギリスの回心体験ナラティヴの本質的特
徴を「混成的、あるいは過渡期的なジャンル」と指摘し、「自己吟味の告白録で
もあり、聖書解釈でもあり、説教のような奨励でもあり、実際に起きたことを
語ったものでもある」と述べている。5 この定義はグリーンの回心体験ナラティ
ヴを考える際に役に立つ。ハインドマーシュはピューリタン回心体験ナラティヴ
の起源を国教会聖職者ウィリアム・パーキンスの決疑論的著述に遡っているもの
の、ジュディス・ポールマンとともに、「１６世紀の宗教改革に回心体験ナラテ
ィヴというジャンルは存在しない」と結論づけている。6 確かに１６世紀におけ
る回心体験ナラティヴという「ジャンル」は存在しなかったし、回心物語自体は
数えるほどしかないものの、『グリーンの回心』はハインドマーシュが指摘した
特徴をすべて兼ね備えている。彼らが完全に見過ごしているのは、この作品こ
そ、やがてアメリカへと渡っていくピューリタン回心体験ナラティヴの重要な先
駆的著作であるという事実である。
したがって、回心体験ナラティヴとして『グリーンの回心』を読む時に重要な
のは、評伝研究のように、それぞれの逸話がどれくらい事実に近いのかという歴
史的精度を測ることでもなく、これまでのエリザベス朝散文研究のようにナラテ
ィヴの技法のみに着目することでもない。むしろグリーンがなぜ、どのように自
らの信仰をノリッジの特定のピューリタン共同体に繫げようとしたのかを、回心
体験ナラティヴの特徴を見極めつつ考察し、グリーンが作家としての新しいアイ
デンティティを構築していく様子を明らかにすることなのである。

 



(34)

2.　聖アンドリューズ教会への回帰

かつてリチャード・ヘルガーソンは、グリーンの放蕩と回心に関するパンフレ
ット群の特徴を捉えて、「グリーンは、彼自身の回心を説明する時、急進的プロ
テスタンティズムへと向かっていく」と述べたことがある。7 もちろんこの見解
は正しいが、もう少し厳密に言うならば、グリーンはノリッジの聖アンドリュー
ズ教会のピューリタニズムへと向かっていく、と言うべきだろう。なぜなら、自
分の罪の大きさに気づいた時のことを物語る際、グリーンは意図的に読者の注目
を聖アンドリューズ教会へと向けながら、自身の宗教的ルーツを特定するからで
ある。

正直に言えばたったの一度だけ、良心に恐怖を感じたことがあった。その
時、神の審判に対する恐れが私にはっきりと示したことは、私の人生は邪悪
であり、地獄落ちの罪を犯し、その罪の大きさゆえに救いの望みはないとい
うことだった。この内的促しを受けたのは、ノリッジ市内の聖アンドリュー
ズ教会において、敬虔で学識のある牧師の語る説教を聞いた時だった。私は
その牧師の教えや教え方に大変好意を持っていた。彼の心の誠実さや熱心な
教えは、この世の最も恐ろしい罪人さえ救うことができるものだった（と私
は心から思う）。(XII, p. 175)

なぜグリーンはここで、「内的促し」 (inward motion) を受けた経験を述べるため
に、あえて聖アンドリューズ教会と厳格なピューリタンとして当時有名だった説
教者（すなわちジョン・モア）に具体的に言及するのだろう。ひとつには、グラ
マースクール時代からケンブリッジ大学進学にかけて、モアをはじめ聖アンドリ
ューズ教会の有力者たちの支援を得たという個人的事情があるかもしれない。8 

ただ、ここに具体的な個人や教会に対するオマージュを入れるには、どうしても
唐突すぎるように思える。むしろナラティヴの戦略も考慮に入れなくてはならな
いだろう。エックハルト・アウベルレンの指摘は示唆的である。

『溢れる恩寵』におけるバニヤンのように、グリーンは今や社会的地位がい
かに低くても、自分の宗教的体験を語れば熱心に耳を傾けてもらえるプロテ



(35)

スタント教会会衆の一人として語る。なぜなら、罪に対する彼の苦闘を語る
ことは、教会の全信徒にとって信仰を深めるために、非常に重要だからであ
る。9 

つまりグリーンはノリッジの教会共同体へ回帰した放蕩息子として自分を語るこ
とで、教会に属する発言者としての立場を獲得できるのだ。これはグリーン自身
が『グリーンの幻』において語った回心体験ナラティヴの目的と明らかに合致し
ている。彼は神に恩寵を求めつつ、「私が永遠にあなたの教会の汚れなき信徒と
して自分の心を保ち、信仰と愛と畏れ、へりくだり、祈り、従順さにおいて私自
身が新しい命を与えられ、以前の愚かさから回心した者であることを示せますよ
うに」(XII, p. 208) と祈っている。

17世紀アメリカのピューリタン社会において、回心体験ナラティヴが信徒と
して教会に加えられるための必要条件であったように、10グリーンの回心体験
は、神の恩寵が自分の内面に見事に働いたことを証しし、敬虔な信徒の群れの末
席を許されるための言わば贖宥状であった。道徳的に新生した作家として自分自
身を再構築し、社会に対する発言者としての立場を保全するために、グリーンは
ノリッジの出自と、彼に内的な促しを与えた教会と個人を敢えて特定し、そこ
に新しいナラティヴのためのアイデンティティを求め、自らを規定しようとす
る。チャールズ・テイラーの言う「善への信奉によって規定される（救済された
人々、真の信者たち、あるいは賢人たちの）共同体だけに関連を求める」志向性
がここに窺えるかもしれない。11 グリーンはノリッジの聖アンドリューズ教会に
おけるピューリタン信徒の群に言及することで、自身の道徳的水準を担保し、明
確なナラティヴ・アイデンティティを獲得することができたのである。グリーン
が回心体験パンフレットで読者に道徳を説き、真の悔い改めを求め、さらには
友人劇作家たちに地獄落ちの戯作仕事から撤退するよう忠告できるのは、ノリッ
ジ・ピューリタニズムの「健全なる教え」に作家的アイデンティティが裏打ちさ
れているからに他ならない。

3. 回心体験ナラティヴにおける救いの確証

自らの救いの真正性や確かさを何によって示すことができるのか─この問題



(36)

はそれを語る回心体験の語り手がどのような信仰体系に拠っているのかを示し、
語り手の生きた時代や文化を知る重要な手懸かりになる。
イギリスにおける回心体験ナラティヴは15世紀初頭のマージェリー・ケンプ

の口述写本を嚆矢とするが、彼女の度重なる絶望との葛藤はグリーンのそれに通
じるものがある。産後の鬱を経験する中でマージェリーは、かつて自分の犯した
罪への意識によって良心を苛まれ、悪魔の執拗な誘惑と絶望の中、地獄に落ちる
恐怖におののく。その時に彼女はキリストの幻を見、「娘よ、なぜ私を見捨てた
のか。わたしがそなたを見捨てたことは一度もないのに」という声を聞くもの
の、12 虚栄心を捨てることができずに派手な生活を送る。手を染めた醸造業や製
粉業がすべて失敗に終ったことで、それを天罰と考えるようになり、虚栄心を捨
てるため厳しい肉体の苦行を行うが、肉欲と絶望の誘惑は執拗に彼女を苛む。こ
うしたマージェリーの度重なる地獄への恐怖と絶望との葛藤は、まさにグリーン
の度重なる魂の葛藤と重なり、彼の回心体験物語が中世的な宗教体験に棹さすも
のであることを再認識させてくれる。
ただ両者が大きく異なるのは上述の問題、すなわち何が救いの真正性を確証す
るのかという点である。マージェリーの場合、救いはキングズ・リンの聖マーガ
レット教会で経験したキリストの幻視によってもたらされる。その回心以来、
「愛する人」キリストが与える啓示が彼女を突き動かす原動力となる。そしてそ
の救いと啓示の真正性を確証するのは教会の権威、すなわちイギリス国内のリン
カーン司教やノリッジ司教、カンタベリー大司教、さらには大陸の聖職者たちに
他ならない。ここにマージェリーが拠って立つ中世的なるものを読み取ることが
可能であろう。一方、グリーンが救いの確証を求めるのは宗教改革的なるもの、
すなわちノリッジの聖アンドリューズ教会での説教によって生じた内的促しであ
り、聖霊の働きによって生じる心的兆候である。
グリーンの回心体験ナラティヴにおける確証の求め方は、彼自身が意識的に

（もしくは無意識的に）1570年代の聖アンドリューズ教会を中心に共有されてい
た教えを忠実に反映している。彼は回心への初動として重要なのは何よりも説
教に耳を傾けることであり、説教に内在する力を繰り返し強調する。「この説教
で、（疑いなく神の子である）学識深いこの牧師［ジョン・モア］は、大きな説
得力をもって私の罪を圧倒したので、私は自分の魂が危険な状態にあることに気
づき始めた。」（XII, 175-6）確かに説教重視は16世紀プロテスタント教会の一般



(37)

的傾向ではあるが、近年のイギリス宗教改革研究が指摘するように、重点の置き
方に関しては地域的特殊性を無視することはできない。特に1570年代から80年
代にかけてのノリッジについてしばしば指摘されていることは、聖アンドリュー
ズ教会のジョン・モアを中心として、説教主体の牧会活動が重点化され、説教の
重要性に対する認識がノリッジの教会全体に高まりを見せていたという事実であ
る。13

実際、モアは『三つの敬虔かつ実りある説教』 (Three Godly and Fruitful 

Sermons, 1594) の中で、説教こそが信仰の基礎となるという点を次のように強調
する。「主こそ信仰を与えるお方だが、主はそれを通常神の言葉の説教を通して
与えられる。主がよしとされるなら他の方法でも信仰を与えてくださるであろう
が、神の言葉によれば、信仰に至る確証は説教によってのみ与えられるのだ。」14 

さらにノーフォーク州で「モア先生の信仰問答」として広く知られていた『すべ
ての家長が知るべき小問答集』(A Briefe & Necessary Instruction Verye Needefull 

to Bee Knowen of All Housholders, 1573) には次のような問答がある。「何によっ
て私たちはあなた方が告白したこの信仰に至ることができますか？」という問い
に対して、「聖霊により定められたのは、神の言葉による説教によって聖霊が私
たちの心に働きかけ、この真実かつ生き生きとした信仰に至らせるのであり、神
の言葉の説教を除いては他に信仰をもつすべはないということです」と答えさせ
るものだ。15 説教を聞くことによって生まれる信仰に重きを置いた牧会活動こそ
ノリッジ・ピューリタニズムの特徴と言ってよいだろう。国教会聖職者ウィリア
ム・バートンは1570年代のノリッジの思い出を次のように述べている。「ノリッ
ジ市は常に説教者たちに対して親切心と敬愛とに溢れており」、「一年中を通して
毎日、そして何年にもわたって、聖なる教会の礼拝に敬虔な人々が集い、礼拝は
常に立派で誠実な説教師たちによって支えられていました。」16 

モアの説教で受けた「内的促し」に関するグリーンの経験談が、ノリッジにお
けるピューリタン聖職者たちの神学的基本方針にいかに忠実に倣っていたか、
『ロバート・グリーンの回心』の他の部分からも手短に確認しておこう。このパ
ンフレットに付された一節「ロバート・グリーンが自分の手で（別れの手紙とし
て）書き送った戒めの言葉」は、信仰生活のための簡潔な要諦だが、第一番目に
来るのは聖書からの引用「主を恐れることは知識のはじめである」（詩篇111篇
10節）、そして第二番目の要諦は明らかにノリッジの説教壇から彼が学び取った



(38)

ものだ─「主の言葉と主の牧会者を敬え。なぜなら聞かない者は信仰を持つこ
とができないし、信仰がなければ誰も救われないからである。」(XII, p. 182)　こ
こでグリーンはほとんど説教者モアの代弁者と化している。

4. 真の回心と回心もどき

しかしながらグリーンの改心は長続きしない。モア牧師の説教を聞いて悔い改
めようとしたグリーンに対し、悪友たちは彼のことを「ピューリタンだとか偽善
者など呼び、嘲笑うような態度で攻撃を始め、聖職禄を食めるよう願っていると
か、他にも色々な嘲弄を浴びせかけたので、彼らの愚かな口車に乗せられて、私
は自分が学んだ善良で健全な教えをまったく忘れてしまった。」(XII, p. 176) ニュ
ーコムによれば、グリーンは「説教が常習的な罪人の心に届く効果は限定的であ
るということ」をこのエピソードを通して示したかったのだと論じ、さらに「グ
リーンはモアを直接嘲る代わりに、悪友がグリーンを揶揄することで、モアへの
嘲りを悪友に代弁させた」のだと結論づける。17 つまりグリーンはここで、ジョ
ン・リリーやトマス・ナッシュなどロンドン主教リチャード・バンクロフトの主
導するピューリタン誹謗中傷キャンペーンの論客と同じように、ジョン・モアを
含むピューリタン聖職者を諷刺している、というわけだ。18 確かにグリーンは、
『成り上がり宮廷人に対して加える鞭』(A Quip for an Upstart Courtier, 1592) で、
国教会聖職者サー・ジョンの口を通して、ケンブリッジ大学出身の国教会急進派
を厳しく諷刺している。

新しい異端や分派を立ち上げる人物、そういう連中なんか疫病にかかっちま
うがいい。奴らのような成り上がりや無節操な馬鹿どもが聖職者になって以
来、この国には平穏もないし、信心や隣人愛、親切心がまったく育たないと
きている。わしが言う馬鹿どもとはグリーンウッドやマーティン、バロウ、
ウィギントンやその他の放蕩者たちだ。19

しかしながら、国教会の急進派に対するグリーンの態度は複雑である。という
のもグリーンは、ピューリタン誹謗中傷キャンペーンへの協力にもかかわらず、
サー・ジョンを「真っ赤な鼻が説教壇ではなく酒場に頻繁に通うことを公表して



(39)

いるような」人物、つまりノリッジの市議会議員や聖職者たちを困らせていたカ
トリック的傾向を持つ無能な国教会の教区牧師として描いているからだ。さらに
グリーンは後に印刷業者に頼んで（引用中に下線で示した）最後の節を削除して
もらっている。ノリッジ・ピューリタニズムへの回帰はグリーンにその修正を余
儀なくさせたのであり、彼は主体的に急進派の名前を削除したと考えられる。20

したがってグリーンが、聖アンドリューズ教会での回心という私的なエピソード
を使って、（1592年1月すでにこの世を去っていた）ジョン・モアを間接的に批
判したとは考えられない。
それではなぜグリーンは、説教に内在する力を説くにもかかわらず、モアの説
教で罪を示された後、再び堕落してしまう話を挿入するのだろう。勿論それは彼
の実体験だったのかもしれないが、同時にそれは回心体験ナラティヴの要請でも
あった。神学者ウィリアム・パーキンスによれば、神に捨てられた遺棄者の本質
的な特徴は「彼らが神の言葉の説教を聞き、救いを与えようとする神の呼び声
を聞いたとしても、神の選ばれた子らとは違い、さほど効果を及ぼさない」と
いう。21 つまり遺棄者は説教を聞いても、頑なに耳を閉ざすか、あるいは言わば
「回心もどき」に終わり、真の救いには至らない。こうした兆候こそ永遠の滅び
に向かっている遺棄者の兆候なのである。
説教が心に貫通しない例として、ダービーの国教会副牧師リチャード・キルビ
ーは、彼の自伝でかつての自らの心の頑なさを次のように語っている。「その牧
師が祈ったことや語られた神の言葉を私は殆ど顧みなかった。もし説教が語られ
たとしてもそれを聞こうとはしなかった。ただいつも礼拝が早く終り、食事や空
しい楽しみごとに向かいたいと思っていた。」21 しかしキルビーは、こうした遺
棄者の兆候を示しながらも、結局は回心して教会の群れに加えられている。なぜ
ならパーキンスの救いのシナリオによれば、「真の信者は、たとえ悪者と同じ罪
に陥っても、決して全面的に彼らと一緒になることはない。なぜなら彼らの心、
意志、性向は、ある部分は昔のままではいても、ある部分は生まれ変わっている
からである。」22 説教の力が及ばない罪深さは、最終的な回心体験のクライマッ
クスへと至るための一里塚であり、ナラティヴの最下点だと言える。同様に、グ
リーンが自分自身の堕落についての逸話を挿入するのは、聖アンドリューズ教会
のモアを皮肉るためではなく、グリーンの人生のどん底、試みの時に関するエピ
ソードを物語に織り込み、最終的な救いの確証、すなわち「聖霊」が絶望の淵か



(40)

ら彼を救い出す働きを強調するためだと思われる。その結果、彼の最終的な回心
がより劇的で説得力のあるものになるのだ。
こうした精神的最下点に関するナラティヴはフォックスの『殉教者列伝』の回
心物語に親しんでいる読者には馴染み深いものだったに違いない。例えばトマ
ス・ビルニーがノリッジで焚刑に処せられた物語もその一例である。彼の自伝的
告白によれば、ビルニーは神の言葉よりむしろラテン語にひかれてエラスムスの
ラテン語による新約聖書を購入し、聖パウロがテモテに送った第一の手紙を読ん
だときに「神の啓示と内なる促し」を感じてプロテスタンティズムに改宗したと
いう。24 しかし活字の言葉はモアの説教と同様、カトリック司教たちに迫害され
るとその効力を失ってしまう。ビルニーは公にプロテスタント教理を放棄し、そ
の結果、絶望の淵まで追い込まれる。彼がかつて慰めを得ていた聖書の言葉も、
「彼に対して断罪の言葉を発する」のだった。25 

ビルニーがプロテスタンティズムの栄光から、自説放棄の絶望へと転落するエ
ピソードは、最終的な英雄としての彼の殉教というハイライトへの架け橋とな
り、ナラティヴは教育的、劇的効果を帯びる。同じように、グリーンは自分を嘲
る悪友の逸話を挿入し、彼らの嘲笑や甘言に惑わされてさらなる悲惨な絶望へと
落ち込んでしまう自分を描くのだが、それによってグリーンは当時、決疑論や殉
教者物語における回心の言説により構築された「神に選ばれし者」に自分自身を
成型する。説教の教えから離れて絶望の内的葛藤に悩む自分自身を記述すること
で、魂の救済が奇跡的な聖霊の働きによってもたらされたことに焦点を当てるの
である。

5. 「聖なる絶望」という心的兆候

教えから離れた者が信仰を回復する時の兆候について語る際、パーキンスは
「聖なる絶望」の必要性を強調している。それはすなわち「自分自身の力や善に
よって救済を得ようとする希望をすべて失った」心的状態である。この「聖なる
絶望」こそ、信仰者が通らねばならない一つのプロセスであるという。「試練や
死の間際、悲しみの中にある時に、神の子らは聖霊の内なる働きを最も明確に感
じるが、一方、遺棄者にそうした兆候は一切見られない。」26 

パーキンスの「聖なる絶望」はジョン・モアの説教とも響き合う。モアによ



(41)

れば、神に選ばれた子らは、たとえ非常に信仰心に篤くとも、「死にそうになる
ほど頻繁に傷つき、自分には救われる希望が残されていないかのように感じる」
が、「神こそが我らの父であると心から信じることができるのは、神が我らの心
に送られた聖霊の働きによるのであり、聖霊が我らに神の子どもであることを確
信させてくれる」。一方、遺棄者には聖霊によるそうした内的兆候は表れない。
その典型的な例としてモアは、背教者として当時有名だったフランシス・スピラ
の例を挙げている。「それゆえフランシスカス・スピエラは、イエス・キリスト
による救いを信じるよう説得する者たちに次のように叫んだのである、私は信じ
たいが信じられないのだ、と。」27

こうした「選ばれし者」の心的兆候を自分に探したり当てはめたりする傾向
を、国教会聖職者ロバート・バートンは「雷のような説教をする牧師たちから派
生した」病弊のひとつであると批判したが、28 『グリーンの回心』がこだわって
いるのは、まさにその「選ばれし者」の兆候であり、その結果、ナラティヴでは
聖霊の働きかけが前景化される。グリーンはモアの説教を聞く前の霊的状態を
「神の聖霊により内的促しが私の心に生じ、忌まわしい生活から私を回心させよ
うとしたが、それに対して私はエジプトのファラオと同様、心を頑なにしたので
ある」(XII, pp. 174–5) と説明する。さらにその後もグリーンのナラティヴは聖霊
の働きに焦点を置く─「このように、神は私を呼び戻そうと聖霊を送られた。
そして私は聖霊の声を聞いたが、今のようにはそれに聞こうとはしなかった。
その時、私はその声を無視して、頑固にも私の過ちを犯し続けたのだ。」(XII, 

pp. 176–7)  そしてグリーンは、パーキンスとモアの教えをそのままなぞりつつ、
回心物語を次のように締めくくる。

だからすべての読者は次の二つの教訓を学ぶように。絶望してはいけない。
なぜなら神は聖霊を通して最期の時に働かれるから。つけあがってはいけな
い。そのつけあがりゆえに神に見放され、回心できず、その結果、心頑なに
死ぬことがないように。「最終的な頑なさ」(finalis impenitentia) こそ聖霊に
対する明らかな罪なのだから。(XII, p. 180)

神が最期の時に聖霊を通してグリーンに働き、回心に至るというナラティヴは、
彼の救いの真正性を示すため重要な語りであり、同時代の読者にもそれは認識さ



(42)

れていたように思われる。書籍商のカスバート・バービーは、その意図を汲み取
り、宣伝にそれを用いている。「神の聖霊の働きによって、不退転の回心によっ
て神のもとに戻ってきた作者は、好意を持って受け入れられるであろうと私は思
っております。」(XII, p. 156). 

こうしてグリーンは16 世紀文化に浸透していた回心体験物語と決疑論を用い
ながら、故郷ノリッジのピューリタン共同体に復位した罪人として自分自身を成
型することで、新しい作家としてのアイデンティティを獲得し、出版戦略的に有
利な立ち位置を確立しようとした。その際、彼がナラティヴに積極的に取り入れ
たのが、ノリッジのピューリタンに広く受け入れられていた教義と「神に選ばれ
し者」に特徴的な兆候なのである。グリーンはそれを忠実になぞりつつ、同時に
モアの説教による一時的な回心の逸話を絶妙な形で体験談に組み込みながら、最
後の劇的回心における聖霊の奇跡的な働きを救いの確証として示し、読者に向け
て彼の「現実」を創り出そうとしたのである。

むすび

とは言え、グリーンの回心物語を、作者としてのアイデンティティを形作るた
めに用いた単なる文学的技巧であり、事実無根のフィクションだったと考えるの
は誤りであろう。自己に関する語りというものは、我々にとってもグリーンにと
っても、自らが体験した「現実」を系統立てて構成するために不可欠な精神の働
きだからである。ヘルガーソンは「グリーンにとっての回心は自己に戻ること、
すなわち聖書の喩え話や人文主義的道徳によって規定された自己に戻ることを意
味する」と述べた。29 換言すれば、グリーンは自分自身の回心を物語ることによ
って、知覚可能な知識の材源から自己を立ち上げ、自己を（再）解釈し、（再）
構築し、そして（再）定義する、ということだ。その過程で、ピューリタン共同
体の一員としてのアイデンティティを形作る基本的な様式が、ナラティヴのいわ
ば下部構造として機能しているのである。
心理学者ジェローム・ブルーナーは、文化により形作られた表象のプロセス
は、「知覚による体験を構成し、記憶を編成し、人生のまさに注目すべき出来事
を切り取り、目的に応じてそれを作り上げる」ことを可能にすると述べている。
30 つまり自分の人生を語ることによってグリーン自身が自叙伝的ナラティヴと化



(43)

すのである。確かに、語り手グリーンのピューリタン的アイデンティティは、架
空の登場人物を生み出す文学的営みの一形態と考えられるかもしれない。しかし
同時に、「人は誰でも文化の中にある物語を占有することによって、語りのアイ
デンティティを構築する」存在である限り、31 社会的文化的枠組みの中に組み込
まれたナラティヴを用いて自己を形成する文学的技巧なしに、グリーンは自分自
身の人生の意味を見つけることはできなかっただろうし、自己認識を達成するこ
ともできなかった、と思われるのである。

註
1	 例外としてはLori Newcomb, ‘A Looking Glass for Readers: Cheap Print and the Senses 

of Repentance’, in Kirk Melnikoff and Edward Gieskes, eds, Writing Robert Greene: 
Essays on England’s First Notorious Professional Writer (Aldershot: Ashgate, 2008), 
pp. 133–56がある。

2	 グリーンからの引用はすべてAlexander B. Grosart, ed., The Life and Complete Works 
in Prose and Verse of Robert Greene, 15 vols (1881–6; repr. New York: Russell & Russell, 
1964) に拠り、巻数とページ数を本文内に示す。

3	 Reid Barbour, Deciphering Elizabethan Fiction (Newark, DE: University of Delaware 
Press, 1993), p. 60.

4	 Alexandra Halasz, The Marketplace of Print: Pamphlets and the Public Sphere in Early 
Modern England (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), p. 36.

5	 D. Bruce Hindmarsh, The Evangelical Conversion Narrative: Spiritual Autobiography in 
Early Modern England (Oxford: Oxford University Press, 2005), p. 39.

6	 Ibid., p. 26. See also Judith Pollmann, ‘A Different Road to God: The Protestant Experience 
of Conversion in the Sixteenth Century’, in Peter van der Veer, ed., Conversion to Moderni-
ties: The Globalization of Christianity (New York: Routledge, 1996), pp. 47–64 (pp. 47–8).

7	 Richard Helgerson, The Elizabethan Prodigals (San Marino: University of California 
Press, 1976), p. 102.

8	 Arata Ide, ‘Robert Greene Nordovicensis, the Saddler‘s Son‘, Notes and Queries 53.4 
(2006), 432–6.

9	 Eckhard Auberlen, The Commonwealth of Wit: The Writer’s Image and His Strategies 
of Self-Representation in Elizabethan Literature (Tübingen: Gunter Narr Verlag, 1984), 
p. 162.

10	 Patricia Caldwell, The Puritan Conversion Narrative: The Beginnings of American 



(44)

Expression (New York: Cambridge University Press, 1983), pp. 45–80.
11	 チャールズ・テイラー『自我の源泉：近代的アイデンティティの形成』（名古屋大

学出版会　2010年）p. 45.
12	 引用は、石井美樹子・久木田直江訳『マージェリー・ケンプの書─イギリス最古

の自伝』（慶應義塾大学出版会　2008年）に拠った。
13	 Matthew Reynolds, Godly Reformers and Their Opponents in Early Modern England: 

Religion in Norwich, c. 1560–1643 (Woodbridge: Boydell Press, 2005), pp. 64–6.
14	 John More, Three Godly and Fruitfull Sermons (London, 1594), p. 66.
15	 Edward Dering, ed., A Briefe & Necessary Instruction Verye Needefull to Bee Knowen of 

All Housholders (London, 1573), sig. C1r.
16	 William Burton, Seven Dialogues Both Pithie and Profitable (London, 1606), sigs A2v and 

A3r.
17	 Newcomb, ‘A Looking Glass for Readers’, pp. 138 and 143.
18	 ジョン・モアが攻撃対象になっていたことについてはPatrick Collinson, Elizabethan 

Puritan Movement (1967; repr. Oxford: Clarendon Press, 1990), p. 403を参照。
19	 Robert Greene, A Quip for an Vpstart Courtier (1592; STC 12300), sig. G2v. 修正された

テクストについてはGrosart, ed., Complete Works of Robert Greene, XI, pp. 279–80を参
照。

20	 Edwarn Haviland Miller, ‘Deletions in Robert Greene’s A Quip for an Upstart Courtier 
(1592)’, Huntington Library Quarterly 15.3 (1952), 277–82 (p. 279); and ‘The Editions of 
Robert Greene’s A Quip for an Upstart Courtier (1592)’, Studies in Bibliography 6 (1954), 
107–16.

21	 William Perkins, A Treatise Tending vnto a Declaration, Whether a Man Be in the Estate of 
Damnation, or in the Estate of Grace (London, 1592), p. 4.

22	 Richard Kilby, The Burthen of a Loaded Conscience (Cambridge, 1608), p. 32. キルビー
の自伝的ナラティヴについてはPeter Lake, ‘Richard Kilby: A Study in Personal and 
Professional Failure’, in W. J. Sheils and Diana Wood, eds, The Ministry: Clerical and Lay, 
Studies in Church History 26 (Oxford: Basil Blackwell, 1989), pp. 221–35を参照。

23	 Perkins, A Treatise Tending vnto a Declaration, pp. 78–9.
24	 John Foxe, Actes and Monuments, 2 vols (London, 1583), II, p. 1005.
25	 Ibid., p. 1008.
26	 Perkins, A Treatise Tending vnto a Declaration, pp. 42, 63–4.
27	 More, Three Godly and Fruitfull Sermons, pp. 60–3.
28	 Robert Burton, The Anatomy of Melancholy, ed. by Nicolas K. Kiessling, Thomas C. 

Faulkner, and Rhonda L. Blair, 3 vols (Oxford: Clarendon Press, 1990), III, p. 415.こ
うしたピューリタンの心的兆候についてはMichael MacDonald, Mystical Bedlam: 
Madness, Anxiety, and Healing in Seventeenth-Century England (Cambridge: Cambridge 



(45)

University Press, 1981), pp. 217–31; John Stachniewski, The Persecutory Imagination: 
English Puritanism and the Literature of Religious Despair (Oxford: Clarendon Press, 
1991), p. 85; Angus Gowland, The Worlds of Renaissance Melancholy: Robert Burton in 
Context (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), pp. 174–92も参照。

29	 Helgerson, Elizabethan Prodigals, p. 99.
30	 Jerome Bruner, ‘Life as Narrative’, Social Research 71.3 (2004), 691–710 (p. 694).
31	 Dan P. McAdam, The Redemptive Self: Stories Americans Live By, rev. and expanded edn 

(New York: Oxford University Press, 2013), p. 285.


