
Title ゲーテの少年童話「新パーリス」とマンダラ : ユング心理学の観点から
Sub Title Goethes Knabenmärchen ,,Der neue Paris" und Mandala : Aus der Perspektive C. G. Jungs
Author 小林, 邦夫(Kobayashi, Kunio)

Publisher 慶應義塾大学藝文学会
Publication year 1995

Jtitle 藝文研究 (The geibun-kenkyu : journal of arts and letters). Vol.67, (1995. 3) ,p.261(126)- 282(105) 
JaLC DOI
Abstract
Notes 七字慶紀, 若林眞両教授退任記念論文集
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00072643-00670001-

0282

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


ゲーテの少年童話「新パーリス」とマンダラ

一一ユング心理学の観点から一一

小林邦夫

「私は夢を見た。 j (Mir traumte ... ) i＞で始まるゲーテの少年童話「新パー

リスj は，夢からきめた少年が現実の場面で，夢で見た事柄と関連する出

来事に出遭う体験談，冒険談となっているが，全体としては読者は現実の

情景というよりはむしろ，まだ夢の続きで，夢想、の世界が繰り広げられた

のだ，という読後感を得るのが自然であると思われる。現実の道具立てを

用いながら，現実とはかけ離れた筋立ても取り入れ，やはりこの物語は夢

幻の想像世界であり，童話なのだ， と読者は判断するはずである。しかし

ながら，またそれでいて，現実味を充分に感じきせる説得力を持っている

点が，この童話を成功させているとも言えよう。

きて，この童話を私は私なりに解釈してみたのであるが，結論的に言え

ば，この物語は一つのマンダラ世界を表現しているのではないだろうか，

という推論が本稿での私の論旨である。第一章において，この物語の「マ

ンダラ構造j について，第二章において，「マンダラ世界の様々な象徴」に

ついて，そして第三章において，「ゲーテのマンダラの意味するもの」につ

いて考察してみた。「第一章」は出来るだけ客観的に，原文に忠実に観察を

行った。「第二章」と「第三章」は，ユング心理学を中心とした観点から考

察を行った。このようなテーマ，即ち，ゲーテとヤンダラとの関係につい

ては，これまでその論述，関連，言及等はほとんどなかったと言えよう。

従って，ゲーテ自身，およびゲーテ研究者のこのテーマに関する直接的，

間接的な引用，論証をほどこすことはできなかった。

(105) 



第一章マンダラ構造

この物語が演じられる空間は大きく二つに分けることができょう。ひと

つは，少年が夢を見，その夢の印象がさめやらぬまま不吉な壁にたどり着

き，その中に入るまでと，またその壁から外に出て，仲間の少年たちと壁

の中の出来事について語り合フ場面，即ち，壁の外の世界である。今ひと

つは，ここで論じる，他ならぬ壁の内の世界で，少年が体験した不思議な

出来事が起こった空間である。以下，原文に忠実に，壁の中の世界，即ち，

壁の内側の空間の構造を明らかにしてみようと思う。

外側の円 少年は「不吉な壁J と呼ばれている場所で，これまで見たこ

とのない小さな門があることに気づく。門は内側から聞き，一人の奇妙な

服を着た老人が現れる。この老人に誘われるようにして，少年は門の内側

に入る。老人に案内されて少年は壁際の木陰になった道を歩くが，結局こ

の道は大きな円を描いていて，元の小さな門の所に戻ってくる。ちょうど

市壁の壁のように，その壁自体が円を成していたのである。門のすぐそば

には古い菩提樹が同間隔で並び，木陰をつくり広場になっている。壁際に

は壁寵が幾つもあり，壁禽と壁寵の聞は鳥小屋や小動物の艦になっている。

二週目の円 外側の円を歩いている間，老人は少年に壁側を歩かせる。

老人は庭の中央部を少年に見せないょっにしたのである。しかしながら，

目ざとい少年は内側にあるもっと重要な円に気づき，老人に，もっと近く

で見たいのだが，と頼み込む。それが二週目の円となる，金色の格子垣を

囲む円で，庭の不思議な中央部を取り囲んでいる。老人は少年に，帽子と

剣を置き，手と手をつないて歩くことを条件に，この格子垣を見ることを

許す。この垣根は，大理石の土台の上に並べられた無数の槍が集まったも

ので，ゆっくりと流れる水路を挟んで，その両側に二列あり，やはり全体

で二つの完全な円を成している。そして，片方の側から向こう岸を見た場

合，互いの槍が邪魔して向こう側が見えなくなるように並んでかいる。大理

石の両岸の聞を流れる水は澄んでいて，その水底には金と銀の魚が自由に

泳ぎ回っている。

(106) 



橋少年は好奇心にかられ，庭の中央部がどうなっているか知りたいと

思い，老人に流れの向こっに行くことができるかどっか尋ねてみる。少年

は「着替えをする」という新たな条件のもとで流れの向こう側，即ち，庭

の中央部に行く許可を得る 0 ・東洋風の衣装に着替え，今度は老人に手を握

られずに，老人の横を自由に歩き，黄金の槍の垣根に向かつて歩く。少年

がこの垣根を観察しようとしたその瞬間，槍は一斉に揺れ始め，ものすご

い轟音とともに両側の槍の穂先が全て下げられ，水の流れを覆い，素晴ら

しい環状の橋が出来上がる。このようにして，少年は更に庭の中央部に向

かうことができる。

花壇少年が目の前にしたのは色鮮やかな大花壇である。それは小さな

沢山の花壇が互いに入り組んで配置してあり，全体として見ると装飾の迷

路となっている。どの花壇にも花が植えてあり，それぞれ異なった色彩で

ある。そして，どの花壇にも縁取りがほどこしてあり，背の低い，綿毛の

ような緑色の植物が用いられている。また，花壇と花壇の聞の曲がりくね

った道は，青い砂で色付けられ，極めて清らかな印象を与えていて，ちょ

うど，ほの暗い空の色か，あるいは水に映った空の色のようである。また

この大花壇は，更に奥の中心部を取り囲む円と，流れを覆う環状の橋とに

挟まれた，大きな輪状になっていることが分かる。

園亭 老人の案内で少年は更に中心部に向かうが，糸杉かポプラのよう

な樹木が，大きな円を描いて並んでいる。この背の高い樹木がつくる環の

中へ足を踏み入れると，そこには柱廊広聞の付いた素晴らしい園亭がある。

この建物の外観はどちらの側から見ても同じように見え，どちらの側から

入っても同じような入口があるように思われる。戸口で少年を迎えた少女

と，中央の広聞の中心に三角形になって座っている三人の娘との四人は，

少年の夢の中に出てきた女性達である。三人の娘は夢の中のリンゴと同じ

色の服を着ている。即ち，一人は赤，一人は黄，一人は緑の服である。椅

子は金色で，級訟の色と模様は完全に一つの花壇となっている。また三人

の女’性が座っている広聞の天井は高く， ドーム型Jである。

以上が，壁の内側の空間を建造物や樹木，橋といった庭の中の主だった

(107) 



マンダラ（平面図）の説明
A 壁
B d、きな門
c 壁禽
D 鳥小屋や動物の艦
E 外側の道
F 外側の道に木陰をつくる樹木（内側を見にくくしている）
G 菩提樹がつくる木陰
H 二週目の道
I 金の槍でできた橋

（はじめは二列に並んだ槍の格子垣
いる）
大花壇（迷路になっている：どのような模様になっているかは書かれていない）
糸杉かポプラのような樹がつくる円（外側からは円の内部は見れない）
柱廊
圃亭（中央の広間：花壇模様の紙笹が敷いてある）
三人の女性がつくる三角形（三つの頂点はそれぞれ赤、黄、緑で表わされる）

その下を流れる水の底には金と銀の魚が泳いで

J
K
L
M
N
 
(108) 



ものを中心に，原文の描写から忠実に再現したものである。その結果，前

頁に示すような見取り図（平面図）を描くことができた。この図はひどつ

のマンダラ構造になっている， と考えられる。

第二章マンダラ世界の様々な象徴

ゲーテは本来的な意味で童話と名付けられる作品を生涯三篇遺してい

る。いずれも単独のものとして出版されたものではなし他の作品に組み

込まれる形式で書かれたものである。即ち，「ヴPイルへルム・マイスターの

遍歴時代J の中の「新メルジーネ」，「ドイツ避難民談話集j の中の「メー

ルヒェンj，そして，ここで論じる自叙伝「詩と真実」の中の「新パーリスj

の三つである。いずれも，これらの童話を取り入れた主作品とは切り離し

て論じることが許される程，物語として完結していると考えられる。また

同様に，これらの三つの童話は文字通り童話的であり，幻想的，夢幻的，

かつ象徴的である。従って，その解釈はこれまで定説といったものはなく，

謎が多く，難解な作品となっていると言える。きて，このような童話とい

う文学形態を分析し，解釈する上で大いに手助けとなり，示唆を与えてく

れるものとして，現代で、はユングの分析心理学があると，私は考えている。

ユング心理学の特徴は，一般的に，神話，伝説，童話，夢，あるいは錬金

術，易学，占星術等における事柄と関連づけて，心の深層を分析している

点にあると思われる。即ち，従来の自然科学の方法論では解決できないこ

とが数多くあることに注目し，自然科学の知識から見れば非科学的と見な

される事柄を，ユングは堂々と扱っているのである。このようなユング心

理学の視点からゲーテの童話を理解しようとする試みは，ゲーテの童話を

解き明かす上で重要な手掛かりを与えてくれるように思われる。

以下，私は，第一章で述べた「マンダラ構造j に含まれる事柄を採り上

げ，ユング心理学の分析を援用しつつ，それらの事柄は一体何を意味する

のか，ゲーテはそれらの事柄に一体どんな意味を込めたのか，即ち，具体

的事柄が持ち得る象徴的な意味を考察してみることにする。

(109) 



まず最初に，少年の夢に現れたメルクールについて述べておくべきであ

ろう。メルクールはローマ神話のメルクリウスで，ギリシャ神話で、はへル

メスにあたる。水銀，水星をも意味するが，一番重要なのは錬金術におけ

る名称であろう。メルクリウスは様々な表現で呼ばれ，様々な意味を持っ

ている。例えば，「啓示する神」，「思考の支配者」，「魂の案内人」，「素材の

中の霊」，「ハーデスに眠る者J，「結合J，「新しき光」，「賢者の石」，「乾い

た水」，「神の水J，「地獄の業火J，「神自身の神愛の灼熱する火J，「真なる

両性具有的アダムj，「老王j，「王たるべき童子」，「三位一体J，「キリスト」，

「／レツィフェル」，「悪魔」，「祝福きれた緑J，「清き処女」，等々であるへ

従って，錬金術では非常に重要な役割を果していることが判るが，錬金術

のことを「へルメス哲学j と呼ぶこともあり，その意味ではメルクリウス

は，錬金術そのものの代名詞と言える。少年の夢の中に現れたメルクール

（メルクリウス）は，少年に三つのリンゴを手渡し，その後は名称として

は登場しないが，この場面でのメルクリウスは，錬金術を代表する人物と

して解してよいように思われる。これから錬金術的な出来事が沢山起りま

すよ，という前触れと考えることができょう。きて，三つのリンゴは少年

の手のひらの上で変身し，三人の娘になり，空高〈浮かんで行く，その後

少年の指先にもう一人，可愛い少女が現れ，指の先で踊り回る。ここで色

彩に注目してみると，三つのリンゴの色は赤，黄，緑である。変身した三

人の服の色も同様で、ある。四人目の少女の服の色は書かれていないが，そ

の後ニンフと呼ばれることから白であると想像することができる。ニンフ

は花嫁を意味するからである。少年はというと黒いズボンをはいている。

そこで，この夢の場面での色彩は赤，黄，緑，白，黒の五色である。黄を

金に置き換え 3），並べ変えると，緑，黒，白，赤，金となるべこれは錬金

術の作業を示す重要な色であり，順序である。また少年の服装は，銀の締

め金の付いたきれいな革の靴，木綿の靴下，黒のズボン，緑のベルカンの

上着，チョッキは金欄地であった。銀を白，革の色を赤とするならば（靴

下の色は不明），ここでも緑，黒，白，赤，金の錬金術を象徴する色彩が用

いられていることになる。次に，三人の娘達の後に，四人目として少女が

(110) 



登場するが，数に注目するならば， 3+1=4 が表現きれている。この四

という数は錬金術では基本的で，重要な数であるヘ

少年は，第一章で得られた図（以下「ゲーテのマンダラJ と呼ぶ）を，

老人の案内で円の外側から中心に向かつて進んで行く訳だが，ここでユン

ク、、がマンダラをどのように理解しているかを知っておく必要があろう。ユ

ングのマンダラ解釈をまとめると，おおよそ次のようである。「マンダラと

は，サンスクリット語で，一般に，円を意味し，宗教的儀式の領域や心理

学，錬金術において現れる，線描され，採画きれ，造形され，踊られる円

イメージを意味している。そこには本能的な衝動から生れる元型が働いて

いると考え，本質的には，外見がどのように異なって見えても，どの時代

でも，どの場所でも，基本的な一致がみられる。全体性の元型と呼ぶこと

のできる，円と四角形の組み合わせが基本的モティーフとして最も重要と

なる。また， H冥想や集中を助ける道具（ヤントラ）ともなり，また，心的

状態の混乱を補償する治療効果を有するものである。そして，内的，外的

な世界体験の総体を表現するもので，自我ではなく，意識と無意識との両

方を含む自己を対象とするものである。」6）このような観点に立って「ゲー

テのマンダラ」を概観すると，「ゲーテのマンダラ」もやはり，一つの心，

一つの自己を表していると言ってよいであろっ。心の外側から中心に向っ

て，心の深層に向つての旅（冒険）が予想きれるからである。それを端的

に表現しているのが，小さな門の扉に彫られた烏である。烏は精神的なも

のの領域として見なきれる大気の中で生活するので心（Seele）の象徴的な

意味を持ち7），動物の姿を取った自己の象徴表現のひとつである 8）。また，

門は外側も内側も彫刻などの美しい装飾がほどこされているが，それはミ

クロコスモスとしてのこころ（自己）の素晴らしさを形容，装飾（Kos­

metik）する表現であり，同時に，後に示すように，マクロコスモスそのも

の，即ち，宇宙（Kosmos）を表現していると考えられる。

少年はこの門の中に入る。門のそばには古い菩提樹がつくる木陰がある。

外側の道を一周するが，この道もやはり樹木で木陰になっている。樹木は，

地下的なものと地上と天とを結びつける元型的な「生J の象徴であり，個

(111) 



性の発展と精神的，心的成長を表す象徴のひとつである。また，菩提樹等

の広葉樹は，その葉の衣を年毎に新たにするので，樹木は死を常に克服す

る生の象徴でもある。また，垂直な幹は男根の象徴ともなる 9）。錬金術的に

は，変容過程の進展，段階を表現する 1へ壁側には壁禽と鳥小屋や小動物の

艦が交互に並んでいる。壁寵は貝と珊瑚と，金属で出来た階段（Metall­

stufen）で飾られ，上からはトリトーンの口から水が豊かに流れ出し，大理

石の盤に注いでいる。まず，壁寵と艦の数は原文では示されていないが，

鳥や小動物の艦が円の一番外側に位置していることから，私は，黄道十二

宮の獣帯11> (Tierkreis）を連想し，「ゲーテのマンダラ」に描いてみた。こ

れは錬金術の作業が進行する時の循環を象徴するものであり，適切な時に

適切な作業を行うための星占学的な要素12）として重要だからである。きて，

貝は女性の性的象徴であり 1へ珊瑚は動物であるが，植物のようでもあり鉱

物のようでもある（両性具有的）中間的存在であり，金属の階段は金属変

成の過程（Metallstufen），即ち，錬金術の作業の行程を暗示しているので

あろう。従って，トリトーンの口から水盤に注ぐ水は 14）メルクリウスの泉15)

を想起きせるものがあり，生命の源泉が表現されていると言えよう。なぜ

なら， トリトーンはギリシャ神話の半人半魚の姿をして海16）を静める神と

されているが，父ポセイドンと同様に三叉の矛（Dreizack）を携えていた。

この三叉の矛は過去，現在，未来の時間を象徴する 17）とともに，魚18）を捕ら

える道具であり，また，三といっ数がメルクリウスの泉の注ぎ口である三

本の管を象徴していると考えられるからである。

きて，外周の円を歩いている間，少年達に向ってホシムクドリ（Star) 19> 

が「パーリス，パーリス」，「ナルチス，ナルチスj と鳴く。このギリシャ

神話に登場する二人の名は，ユングが分析した心理類型の外行型と内行

型20）を象徴していると考えられる。パーリスはスパルタのへレナを誘拐し

トロイヤ戦争の原因をつくるが，外に向って美を求める外行型であり，ナ

ルチスは泉に映った自分の姿を見つめる内行型の典型であろう。また，心

の探究の方法について言えば，自然科学の道（外に向かう認識論）と神秘

主義の道（内に向かう神体験）の二つの方法があるが，そのどちらも大切

(112) 



である。その意味では外なる世界（宇宙， 自然，物質，肉体）と内なる世

界（霊的世界，魂，精神， 自己）とは統一世界（unusmundus) 21＞としてひ

とつであり，共時性を有していることになろう。即ち，ここでは，パーリ

スとナルチスという対立物を同時に呼ぶことによって心の二面性が強調さ

れ，同時にその神秘的結合が予感されるのである。

以上をまとめると，「ゲーテのマンダラjの一番外側の円は錬金術の黒化

の段階を表していることになろう。菩提樹がつくる木陰，木陰になった外

周の道がそれを象徴している。第一物質である少年（緑のチョッキ）は門

に入札対立物である男性的，女性的原理を象徴する世界に固まれながら，

無意識（黒）の中に突入するが，そこは動物，植物，鉱物の暗黒の世界な

のである。「黒は無意識を，即ち影をはじめて認知する第一段階，に相当し，

それまでの意識的態度が暗くなって光を失う時である。これは，多くは影

の問題が浮ぴ出てくる段階で，一般に黒化はある意味で影との出会いに相

当する。影はこの段階では無意識全体を代表している。 j22）のである。

二周目の円となる金色の格子垣を見るためには少年は，老人と手をつな

いで歩くことと，帽子と剣を取ることという条件があった。手は行動のた

めのもの初であるから，手をつないで歩くとは行動の自由を束縛すること，

行動の可能性を奪うことであろう。帽子は頭に被るものであるから思考を

象徴する判。従って，帽子を脱ぐことは思考を放棄することとなろう。また，

剣は犠牲を捧げるための道具25）として用いられるということを知れば，こ

の手と帽子と剣の放棄は，全てを放棄して犠牲をささげること，完全に無

になりきることを象徴しているであろう。この断念という行為によって，

先に見た動物的本性が完全に抑制きれるのである。このような状態でのみ

金色の格子垣を見ることが許されるのである。きて，その格子垣は無数の

槍から出来ている。槍の類は太陽光線と男根に関連づけられる問。金の槍

は，従って，環を成してマンダラのほぼ外輪に放射する太陽光線を具象的

に表していることになろフ。太陽はまた，神の像27）でもあり，神性の啓示で

あるが，錬金術における黄金の太陽記号 ① は， O で表される円を大

宇宙（太陽）と考え，軸点・で表わされる小宇宙（自己）との聞のアナロ

(113) 



ジーを象徴している 28）。「ゲーテのマンダラj でもこの太陽記号が，後に述

べる円亭を中心（軸）として巧みに表現されている。

二列になった円環を成す槍の列（格子垣）の問には大理石で囲われた水

路があり，金と銀の魚が泳いでいる。水は無意識を表し，魚は自己を象徴

したが，この情景は錬金術における対立物の結合と統合のフ。ロセスを物語

るものであろう。それは「賢者のパラ園」29）においては王と王妃によって明

示きれている。金は太陽を，銀は月を象徴するので，金の魚を「賢者のバ

ラ園」における太陽の上に立つ王，銀の魚を月の上に立つ王妃と見なすこ

とができる。「賢者のパラ園」第四図（浸礼）では王と王妃は液体に浸って

いる。つまり二人は無意識の深みへ降下していることを表している。この

ことは物理的に言えば「溶解」であり，同時に問題の「解決」の始まりで

ある。それは暗い原初的な状態へ回帰することであるので，子宮の羊水の

中へ戻ることを意味する。金と銀の魚の場面には，このような解釈が可能

であろう。更に先取りすれば，次に「結合」（第五図）があり，「死」（第六

図）を迎える。死は「腐敗J であるが，一つの生命の腐敗によって新しい

生命が生れるので，腐敗は同時に「受胎」をも意味している問。

きて，少年は更に流れの向うに行きたいと思う。老人はそれを許すが，

着替えをするという新たな条件が出きれる。そのために壁際の部屋に行く

が，そこに鏡があり，壁寵に懸っている緑色の三本の縄が映っている。鏡

は自分自身を映すものとして自己認識を象徴し，また神的存在を反映する

被造物を象徴する 31）と考えられる。また，鏡は受動的に光を反射することか

ら女性の象徴であり，月の象徴32）となるが，ここに到って錬金術の要素とし

て不可欠な太陽と月が象徴的に登場していることが判明する。神的なるも

のの反映という意味では，鏡に映った三本の縄は三位一体（一つの鏡の中

に映っている）を端的に表現するものであろう。しかもそれは緑色であり，

祝福きれた緑33）なのである。

金の格子は素晴らしい環状の橋に変身する。金の槍が一斉に振動を起こ

し，流れを覆ったのである。少年の目の前には色鮮やかな大花壇が広がっ

ている。幾つもの小花壇が集まって，全体で装飾の迷路のようになってい

(114) 



る。きて，迷路は地上の肉体を象徴し，肉体（Leib）は腹，下腹部，母胎，

子宮を意味するから，迷路に進入することは母胎の中への帰還を表現す

る判。そして，花壇が集まって出来る入り組んだ模様は，後に級越のようで

ある，と描写されるが，一つ一つが型を持ち，異なった色彩である。この

ことから，その一つ一つの花壇は，まだ熟し切ってはいないが，生成発展

の潜在力のある（緑色の持つ象徴），準備中の無意識の元型間である，とも

解釈できょう。緑の植物は芥子を想像することができょうか。芥子は錬金

術では緑の状態から黄金の花へと変容する象徴として用いられている問。

いずれにしてもイスラム世界，あるいはインドのマンダラ模様を想起させ

るものがある。また，花壇と花壇の聞に撒かれた砂は清らかな印象を与え

る青であるが，この青の意味は，無限の奥行きを感じさせる空の青きであ

り，測り知ることのできない水の深さの色であり，全ての存在の根源の象

徴であり，また，意識の原形の色ともなる 37）。ここでゲーテの「色彩論jに

ついて言及すれば，「色彩を出現きせるためにはある種の物理的媒体が必要

である j38）という主張が色彩に関するゲーテの考え方である。一般に，曇っ

た媒体として知られているが，この太陽の光の下，青い砂地の上で光り輝

く花壇の情景に，「光と聞はともに無意識でか，一方は高い無意識，他方は深

い無意識，そして曇りはむしろ意識と理解した方がよいように思われる．．．

色彩は分極化した無意識がそこにおいてはビめて結合しつつ意識に現前す

る前意識的な精神現象，特にイメージということになり，いわば意識と無

意識のはざまに現れる幻であると言える。 j39）という見解を当てはめてみる

こともできょう。即ち，木陰で表現された黒が象徴する閣と，太陽の光と，

そして意識の元形ともいうべき曇りとが相いまって，花壇の色とりどりの

花の色彩へと分極されるのである。その際にその曇りの役割を，宇宙の色

である青が象徴的に演じていると考えることができる。花壇の基調は青と

して描かれているのである。この花壇での場面を錬金術の変容の段階で表

現すれば，白化（輝く太陽）と赤化（色とりどりの花）ということになる

であろう。

きて，いよいよ庭園の真中へと進んでRゆく。糸杉かポプラのような木が

(115) 



環になって大きな円を描いている。そしてその中に園亭がある。そこが「ゲ

ーテのマンダラ」の中心点である。樹木は女性的性格，男性的性格，また

両性具有的な’性格を持っているが40），この場合，園亭をイスラムのドームと

見立てて，それを取り囲む糸杉を両性具有を象徴すると考えることができ

る。なぜなら，スープイズム（イスラムの神秘主義）では，「糸杉は潜在的

な全体性を象徴する。生物学的に見て，自分自身の内に男性原理と女性原

理を包含しているのは樹木だからである。糸杉はイコノグラフィーによく

あらわれる形態である。風にたいする服従性（イスラーム）のゆえに，「完

全なムスリム」という名で知られている。 J41)からである。少年はこの高い木

の環の中に入る。すると園亭広間（Saulenhalle），即ち，建物の玄関を目の

前にする。この建物は他の側から見ても同じように見え，同じような入口

（玄関）があるように見える。このようなゲーテの描写から，私は，イス

ラムのドームをイメージしてみたのである。しかし，中央のドームを囲む

図形が四角形か六角形か八角形かは不明であるので（従って，玄関の数も

不明），ここでは四角形と想定し，図には四角形を用いた。

戸口で少年を迎えたのは，少年がニンフと呼んだ夢の中に出て来た少女

である。老人が少年を案内するのはここまでで，建物の中には入らない。

即ち，「魂の案内人J42）としての役割をここで果たした訳である。中央の広間

（天井はドーム）の紋抵の上に三角形の形で座っている女性は，手前の頂

点（入口から見て手前）に赤い服の娘，右手の奥に黄色の服の娘，左手の

奥に緑の服の娘である。従って，三角形は下方に頂点を持つ逆三角形 マ

であるが，そのシンボルは水と女性を表している 43）。また，三人娘が座って

いる械越は完全な花壇の模様であるが，先に見たように，花壇の模様は迷

路であり，迷路は母胎を表していた。そして，紋越そのものも子宮を象徴

していると考えられる州。また，三人は金色の椅子に座っている。このよう

にして少年の冒険は第四段階，即ち，黄化といっ最終段階に達したことが

象徴的に物語られていよう。黄化の完成は賢者の石州の完成を意味するが，

その石は次のように説明きれる。「この石があれば，どんな卑金属でも金に

変えられる。その石は宇宙にさえも届くような変形能力を放射する。これ

(116) 



は，自己の実現によって人が全世界との完全な調和を得て，内なる世界と

外なる世界の共時的な共鳴のうちに身を置くことになることを，象徴的に

表しているのであろう。」州従って，三人の娘が奏でる音楽は，宇宙との調和

を物語る素晴らしい和音であろう。少年と少女（「賢者のパラ園J の王と王

妃に相当することになる）は楽しく踊るが，それは喜びの表現となろう。

また同時に，この踊りは，対立物の統合を意味する両性具有的統合である

糸杉に固まれた園亭という空間（級訟という子宮）の中で再生する，復活

するという儀式をも意味していると言えよう。この再生，復活という事柄

を，次の少年と少女アレルテの行つ兵隊ごっこが具体的に再現している。

少女アレルテは玩具を沢山持っている。あらゆる種類の人形，人形の道具，

台所，居間，店，その他無数の玩具である。その上，壁や塔，家，宮殿，

教会等の建築材料があり，大きな都市を造ることができると自慢する。こ

のことの意味することは，当然，宇宙創造も彼女の手にかかれば可能であ

る，ということであろう。勿論，それは玩具という形で表現されている。

宇宙の中心にあって，彼女には（正確には三人の娘と彼女）全てが可能な

のである。少年と少女は，金の橋の上で玩具の兵隊を二列に並ばせ璃楢の

弾丸を使って兵隊ごっこをする。弾丸に当たった兵隊は粉々になるが，不

思議と自然につなぎ合わされ，人形から生きた戦士に変わり，金の橋から

菩提樹の下へ行き，それから壁の方に向い消えて行く。即ち，アレルテは

死と再生を司る力があり，死をもたらすこともできるし（弾丸で粉々にす

る），死から生を蘇らせる，即ち，復活させる力を有しているのである。こ－

こでの象徴は，弾丸である「璃楢の球」（Achatkugel) に込められていよう。

「王炉歯」は宝石である。石は賢者の石のように自己である 47）とともに，永遠

なるもの，永遠の力制を象徴し，「球」は円と同様に全体性の象徴で，地球

と天球と全宇宙を象徴し，完全性と全体性の元型的な象徴ω）であり，両者が

結び付けば，自己と宇宙がひとつとなった永遠なる力が与えられるからで

あろう。

最後に，少年がずぶ濡れになって大地を歩き回る場面について考察して

みよう。再び大地が揺れ始め，金の格子がはね上がり，少年はその拍子に

(117) 



投げ飛ばされ，菩提樹の根元まで飛ばきれる。突然，四方八方，石や壁か

ら，大地や枝から水が音を立てて噴き出してくる。少年は身に着けている

ものを全て投げ捨て，真っ裸で気持ちのいい水浴び、をしながら，重々しく

歩き回る。そこに老人が現れ，問答となるが，少年がメルクールから言い

渡された使命「三人の娘の立派な夫となるべき，街で一番美しい三人の青

年に，三つのリンゴを渡すこと」を話すと。老人は少年の前にひれ伏す。

地面はまだ濡れていて泥だらけのはずだが，老人は濡れた形跡もなく，再

び立ち上がり，少年に着替えをきせ，門まで送る。少年はマンダラ世界か

ら外に出て，こうして少年の冒険は終わる。

この最後の場面では，老人がぴしょびしょになった大地の上にひれ伏し

ても，少しも濡れなかったことに注目したい。老人は「魂の案内者」とし

てメルクリウスの役割を果たしたが。メルクリウスの持つ様々な意味のう

ち，ここでは「手の濡れない水」，「乾いた水」または「神の水」を思い出

すべきであろう。それは宇宙本来の根本的実質なのである 50）。そして，また

「メルクリウスの水」は「火であると同時に光」51)であり，「魂であり，霊で

ある j52）と呼ばれているが，少年の浴びた水もこの水である訳で，少年は「生

命の水」（水であり，火であり，精霊である）のシャワーを浴びて，本来的

な意味での洗礼を済ませて，門の外に出たことになろフ。そしてまた，少

年はなぜ水の中を「重々しく J (gravitatisch）歩いたのかは，「メルクリウ

スの水」には磁化する力があり，太陽や月の光線からメルリウスを引き寄

せる明からで，引力に引かれるように，（gravitatisch），重々しく歩いたこ

とが理解きれよう。

第三章ゲーテのマンダラの意味するもの

以上の考察から，「ゲーテのマンダラJは錬金術的色彩の濃い世界である

ことが明らかとなったが，以下に本稿のまとめとして，「ゲーテのマンダラJ

の意味するものを考えてみたい。

まず，錬金術の持つ本質的な命題というものが「ゲーテのマンダラ」に

(118) 



おいてどのように表現されているか見てみよう。錬金術においては，目に

見えるものと見えないもの，上と下，物質と精神，七惑星と七つの金属と

の間に，正確な対応が存立していると考えているが54），ゲーテにとっても同

様であることが窺える。大いなる作業（マグヌス・オプス）は，（目に見え

る）単なる物質の変容ではなしこれを比町議として実現される，（目に見え

ない）精神の過程を含む，宇宙的関連における世界生成の作業が想定きれ

ている向。このことは第二章で具体的事象の持ち得る様々な象徴を考察し

た際に充分に感じ取ることができた事柄であろう。マンダラの核心ともい

うべき自己の座である園亭は，自己の中心であるばかりでなく，宇宙創造

の場でもあることが語られていたし，鳥や木，魚や水は変容の象徴として

自己を充分に語っていた。また，物質として七つの金属が目立たないよう

に配されていて，七つの惑星の存在を暗示している。金の格子垣，金の椅

子，金欄地，金と銀の魚，銀の締め金，剣は鉄，メルクール（メルクリウ

ス）は水銀，人形の兵隊は鉛ではなく錫であろう，門の扉の帯金は真鎗，

つまり鍋と亜鉛との合金である。従って，金，銀，鉄，水銀，錫，銅，鉛

の七つの金属が陰に陽に登場し，それらは当然，天上界の太陽，月，火星，

水星，木星，金星，土星に直接対応するものである。そして，これらの物

質を含めたマンダラ世界が，黒化から白化，赤化，を経て責化へと到る精

神の変容という形で描かれているのである。

また，錬金術では四という数が重要で、あると述べたが，四大の四元素も，

地（花壇），水（水路，噴水その他），火（槍，剣二証言する火悶，火として

のメルクリウスの水），風（空中に漂う気配ニwas, das in der Luft zu liegen 

schien) 57＞で表されている。

次に，「マリアの公理」悶という，やはり四と関連する錬金術では重要な概

念も「ゲーテのマンダラJ に見られる。これは，「ーはことなり，二は三と

なり，第三のものから第四のものとして全一なるものが生じる J というこ

とを指している。「ゲーテのマンダラ」においては，マンダラの扉に彫られ

た彫刻は一匹の烏であった。次に，水路を泳ぐ金と銀の魚，これは沢山群

れてはいるが，対をなすものとして（王と王妃という意味で）二匹である。

(119) 



次に，鏡に映った緑の縄は三本。そして最後に，園亭の中にいる三角形を

成す三人娘と少女アレルテは合計で四人。このように， 1+2+3+4 二

10で， 10は完全な数となる。

きて，この三人娘と少女アレルテの表現する三と四という数はキリスト

教との関係で重要で、あるので，次に錬金術とキリスト教との関係に目を向

けて見ょう。周知のように，キリスト教の三位一体の教義は父と子と精霊

である。それは「ゲーテのマンダラj においては，三本の縄，及ぴ三つの

リンゴで示きれている。「三本の縄」59）では，緑の祝福された縄が女性原理で

ある一つの鏡の中に映し出きれている。即ち，三者性が表現きれている。

「三つのリンゴ」，あるいは「三人の娘」では，父（黄金色は父なる神の色），

息子（彼の流した血の色は赤），精霊（萌え出る生命と蘇る生命の色は緑）附

が象徴的に表現きれていると考えられる。これに対して錬金術では四者性

が強調きれ，三・ー構造として，四番目の存在がクローズアップされる。

それが三人の娘に加わった少女の果たす役割の意味するものであろう。ゲ

ーテは「ファウスト」第二部のカベイロスたちの場面でこのテーマを採り

上げている。

三人の神々を連れて参りました。

四番目の方は来ようとはなさいませんでした，

その方は，自分こそは本当の神で，

三人の方のことを配慮、なさる，と申しました。（8186～8189)60

ユングによれば，この第四の者の存在はプラトンの「ティマイオスj の

冒頭，「一人，二人，三人一一しかし四人目は．…いったいどこに隠れている

のですか？」というテーマをゲーテが「ファウスト」に取り入れたもので

ある，と説明している 62）。この問題は，ここで結論を簡単に出せる程簡単な

問題ではないが，キリスト教における三者性の問題を錬金術における四者

性が補っている，即ち，三がーであるためには，どっしても四番目のーが

必要となってくるのであろう， という程度に留めておきたい。いずれにし

ても，この童話「新パーリス」における少女アレルテは，三者を統一する

ー者として，無くてはならぬ存在である，という印象は拭い去ることはで

(120) 



きない。次に，少年の冒険は，同時にイエスの受難，復活のアレゴリーで

ある点にも関心を払うべきであろう。「錬金術師たちはしばしば死や埋葬や

再生に言及し，キリストの生涯を秘境的な様相の下に描いている」63）が，こ

の童話においても，その要素は充分に見られる。まず，少年の頭髪は巻毛削

であったことが，冒頭で述べられている。キリストは自己を象徴している

が叫自己を象徴する事柄が物語では随所に見られた。門，鳥，石（大理石，

宝石），魚，水，泉，川，等々である。受難は金の格子垣である槍で示きれ

ていよう。槍によってイエスは命を絶つが，イエスとしての少年は，その

槍でできた橋を渡って，再生（園亭の場面）の儀式を迎え，復活する。ま

た，マタイ福音書第三章十一節には，「我は汝らの悔改のために，水にてバ

プテスマを施す。されど我より後にきたる者は，我よりも能力あり，我は

その軽をとるに足らず，彼は精霊と火とにて汝らにバプテスマを施きん。」

とあるが，老人が濡れることのなかった同じ水（精霊と火）を少年も浴び

たのである。もっとも，この場合は少年がバプテスマを受けたのではある

が，聖書との関連が指摘できょう。

次に，ギリシャ神話と錬金術との関係について述べておかなければなら

ない。この物語でのギリシャ神話上の人物（神）を挙げると：へルメス（メ

ルクリウス）， トリトーン，ノfーリス，ナルチス，アマゾーン，アキレウス

である。錬金術では，作業の過程をギリシャ神話で、の人物，出来事と結び

つけて，ギリシャ神話を寓意として用いているが，この物語の関連から言

えば，へルメスとパーリスが最も重要で、ある。へルメス（メルクリウス）

的な要素は随所に感じられたので，パーリスについて考えてみよう。錬金

術師たちは「第一の作業の終結，即ち，気体の固体化にパーリスの寓意を

用いている。哲学者の石調整は，従ってトロイヤ攻略に相当し，錬金薬液

（エリキサー）の調整とはトロイヤの没落に相当する j66）と考えている。こ

こに，少年と少女アレルテの兵隊ごっこが思い浮かぶであろう。少年と少

女の戦争ご、っこは，人形を使つての死と再生，あるいは復活を表現するも

のであったが，別な意味では，錬金術的変容過程を表現する手段として，

二人に戦争ごっこをきせ，アマゾーンやアキレウスの人形を登場きせたこ

(121) 



とに気づく。童話の題名「新パーリス」の解題ともなるが，へレナをめぐ

ってのトロイヤ戦争は，美のイデーであるへレナを略奪（争奪）すること

であり，それは錬金術での最終日的である，錬金薬液を調整し，賢者の石

を獲得することと同等なのである。従って，少年にはパーリスと名付けた

方がよいであろうし，またその相手には少女アレルテを，即ちへレナを与

えるべきとなろう。きて，「ファウスト」第二部においてファウストは，母

たちの国に降り立ちへレナを連れ出す。そこには赤々と燃える三本脚の

鼎67）がある。それは「ゲーテのマンダラ」では園亭の三角形（三人娘）に相

当する。そこは全てを生み出すところ，創造するところであるから母胎で

あり，子宮であると表現してきたが，最後にこの問題をマンダラとの関連

において考察することにする。

ユングは，先にのべたように，マンダラの基本的な形として「円と四角

形の組み合わせ」を挙げ，それを「全体性の原理J と名付けたが，「ゲーテ

のマンダラ」も四角形（あるいは六角形か八角形）の中に円が入る形を取

っている。これは「無意識の本来的な秩序原理，つまり四要素構成と自己」聞

を表している。あるいは「四者は一者である神像の図式」69）でもある。イス

ラム世界でも，「正方形の上にドームがのったその形は，平面図においては

マンダラ形である。円の変容を正方形へと還元するこの空間の内部にモス

クのミフラーブや洗盤，聖者の廟などが置かれる。つまり，この空間は，

スーフィーの生，死，および精神的再生の場所を象徴する。宇宙と，万物

の内なる宇宙的過程の反映としてのマンダラは数と幾何学を通して作用す

る。「一性」ではじまり，神的顕現を通り，再び「一性j へと戻る。マンダ

ラは，イデーとしての天国の永続性と，時間的リアリティーとしてのその

非永続性を同時に要約している。」川という風に，チャハール・タークという

ドームが変容の建築的象徴として説明きれている。東洋に目を移せば，マ

ンダラといってもその種類も多いが，インド，チベット，中国に伝わるマ

ンダラも，その多くは円と四角の組み合わせから成っていることが分かる。

日本の真言密教に伝わる両界憂陀羅，即ち，胎蔵界蔓陀羅と金剛界蔓陀羅

も同様で、ある。総じて，「マンダラのシステムは，人聞が発生してくる不可

(122) 



思議な現実を，こういう具合だと答えを定めて図解したものだといえ

る。」71）このように見てくると，「ゲーテのマンダラ J の母性的原理は，ごく

一般的な，代表的なマンダラ表現であることが理解できる。とくに，胎蔵

界蔓陀羅はその名の示すごとく，母親の胎内を表現したもので，「ゲーテの

マンダラ」との共通面が多い。例えば，中尊（中央）にある大日如来の表

情は童顔である。「高僧や賢者のモチーフではなく，自信のなさそうな顔で

倍り得たにしては不完全な感じもする。」間これは，我々の主人公は少年で

あったことと共通する。また，「蓮華の茎の軸が見える。上から見ている。

四弁である。その蓮華の中に像が入ってしまうという感じである。前へい

ったん出てきて，最後には中に入っていしそれが実は宇宙なのである。

小宇宙から大宇宙へと移っていくことを表現しているにはかならない。胎

蔵界の根幹は，この画像にあるといってもよいだろう。」73）と説明きれるが，

「ゲーテのマンダラ」における四者性と女性的象徴に類似点を見ることが

できるし，国亭に入り，また出て行くところ，また，あるいは自己であり

大宇宙であるという共通面も感じ取ることができるように思われる。

以上のように，ゲーテの少年童話「新ノfーリス」は人間の心の諸相をマ

ンダラという図式に当てはめ， どのよっに変容を遂げてゆくか，特に，錬

金術の観点から，少年の冒険という形で語られた童話であり，同時にそれ

は，一人の人聞の個性化の過程であり，イエスの生涯でもあり，また，宇

宙の生成の原理であり過程であるとも言えるであろう。

｝王

1 ) テキストは Goethe Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Banden, Bd. 9. 

10. Auflage 1981 を使用した。 s. 51 ~ 65. 

2) 「ユング現代の神話J, S. 205 ~ 225 （「メルクリウス」）， M-L. フォン・

フランツ著，高橋巌訳，紀伊国屋書店， 1978.

3) 錬金術では黄と金あるいは黄金は同じ意味を持つ。

4) 緑は第一物質を象徴する。黒，白，赤，金は錬金術における四段階，黒化

(nigredo），白化（albedo），赤化（rubedo），黄化（citrinitas）に対応

する。

5) このことについては第三章において述べる。

(123) 



6 ) Mandalas, s. 412 ~ 414. C. G. Jung Gesammelte Werke, Walter-Verlag, 

3. Auflage, 1981. （以下 GW. と略す） • Bd. 9/1. 

7 ) Die helfende und heilende Kraft der Symbole, s. 303, Heinz Roborz, 

Oesch Verlag, 1990. この書はユング心理学を基礎としている。巻末には

象徴辞典が付されている。

8) 「おとぎ話と個性化」烏をめぐるモティーフ，第五章， M-L. フォン・フ

ランツ著，後藤佳珠／鳥山平三訳，人文書院， 1990.

9) 前掲書 7) ' s. 210ff. 

10) Aion, s. 250, GW. Bd. 9/2. 

11) Psychologie und Alchemie, s. 229, GW. Bd. 12. 

12) 「錬金術」精神変容の秘術， s. 51，スタニスラス・クロソウスキー・デ・

ロラ著，種村季弘訳，平凡社， 1990.

13) 前掲書 7)' s. 263. 

14) 水は女性シンボルのひとつ（前掲書 7)' s. 304）；また，キリストのシン

ボルでもあり（前掲書10), s.214）；無意識のシンボルともなる（むberdie 
Archetypen des kollektiven UnbewuBten, s. 28, GW. Bd. 9/1. ）。

15) Die Psychologie der Ubertragung, s. 217, GW. Bd. 16. 

16) 前掲書 10)' s. 154. 海は無意識一般の象徴である。

17) 前掲書 7)' s. 219. 

18) 前掲書 10)'s. 154. 魚は自己を象徴する。またキリストの象徴でもある（S.

81ff. ）。

19) 語源は lat. sturnus で星を意味する。星辰が強調きれていょうか。また，

ホシムクドリは羽が黒いことから黒化を象徴すると考えられる。

20) Psychologische Typen, s. 357ff., s. 594ff., GW. Bd. 6. 

21) 精神的世界と物質的世界に二分化する以前の，世界の統一的，根源的様相

のこと： die Konjunktion, s. 234ff. GW. Bd. 14/2. 

22) 「男性の誕生」， s. 215, M L ・フォン・フランツ著，松代洋一，高橋美奈

子訳，紀伊国屋書店， 1988.

-23) 前掲書 7)' s. 236. 

24) 前掲書 7)' s. 243. 

25) Symbole der Wandlung, s. 137, GW. Bd. 5. 

26) 上掲書 25) s. 127ff. 及ぴ前掲書 7)' s. 254. 

27) 前掲書 11)' s. 394. 

28) 前掲書 12)' s. 13ff. 

29) 前掲書 15),s. 215～ 341. 錬金術的プロセスを象徴的に示したもので， 1550

年にフランクフルトで制作きれた10の図版を含む。

30) 「賢者のパラ園」についての説明は上掲書以外に，「仏教とユング心理学J,

J. マーヴイン・スピーゲルマン， 目幸黙遷著，目幸黙選監訳，森文彦訳，

(124) 



春秋社， 1985の（訳注1）も参照した。

31) 前掲書 7)' s. 289. 

32) 前掲書 22)' s. 214. 

33) 前掲書 10)' s. 261. 

34) 前掲書 7)' s. 253. 

35) ユングの言ういわゆる普遍的無意識（das kollektive UnbewuBte）とし

ての元型（Archetypen）のこと。 GW. Bd. 9/1. 

36) 前掲書 12)' s. 40ff. 

37) 前掲書 7)' s. 72ff. 

38) 前掲書 1), Bd. 13., s. 359. 

39) 「ユングとゲーテ」， s. 431，本村詔司著，人文書院， 1992.

40) 前掲書 25)' s. 282. 

41) 「スーフィーj イスラムの神秘階段， s. 86，ラレ・パフティヤル著，竹下

正孝訳，平凡社， 1990.

42) 前掲書 11)' s. 337. 

43) 前掲書 7)' s. 219. 

44) 「おとぎ話の心理学J, s. 93ff., M-L ・フォン・フランツ著，氏原寛訳，創

元社， 1982.

45) 前掲書 11)' s. 271. 

46) 前掲書 22)' s. 219. 

47) 前掲書 10)' s. 137. 

48) 前掲書 7)' s. 292. 

49) 前掲書 7)' s. 251ff. 

50) 前掲書 2)' s. 214. 

51) 前掲書 11)' s. 277. 

52) 前掲書 11)' s. 342. 

53) 前掲書 10)' s. 167. 

54) 前掲書 12)' s. 5. 

55) 前掲書 12)' s. 5. 

56) 前掲書 25)' s. 458. 

57) 前掲書 1), Bd, 9., s. 53. 

58) 前掲書 11)' s. 38. 

59) 前掲書 11)' s. 452. 

60) 前掲書 11)' s. 246. 

61) 前掲書 1), Bd, 3., s. 248. (Z, 8186 ~ 8189) 

62) Zur Psychologie westlicher und δstlicher Religion, s. 179., GW. 11. 

63) 前掲書 12)' s. 86. 

64) イエスの頭髪は巻毛であった。

(125) 



65) 前掲書 10)' s. 46ff. 

66) 前掲書 12)' s. 67. 

67) 前掲書 1), Bd, 3., s. 193. 

68) 前掲書 10)' s. 218. 

69) 前掲書 6)' s. 409 ~ 414, GW. 9/1 

70) 前掲書 41)' s. 102. 

71) 「憂陀羅の世界J, s. 67，真鍋俊照著，朱鷺書房， 1992.

72) 上掲書， s. 9lff. 

73) 上掲書， s. 93. 

(126) 


