
Title レッシングの宗教思想 : ラィプニッツ, ヴィソヴァティウス, ノイザーを貫くもの
Sub Title Lessings Religion und ,,Rettungen" Zu Leibniz Wissowatius und Neuser
Author 渡辺, 直樹(Watanabe, Naoki)

Publisher 慶應義塾大学藝文学会
Publication year 1992

Jtitle 藝文研究 (The geibun-kenkyu : journal of arts and letters). Vol.60, (1992. 3) ,p.138(309)- 149(298) 
JaLC DOI
Abstract
Notes 中田美喜教授追悼論文集
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00072643-00600001-

0149

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


レッシングの宗教思想

一一一ライプニッツ，ヴィソヴァティウス，

ノイザーを貫くもの一一一

渡辺直樹

レッシングは，若きベルリン修学時代，既存の宗教的因襲性に懐疑を抱

いて以来，生涯にわたり自立的探求を通じて自身の宗教的確信を求めて思

索を重ねた。しかしながら，もとより自己の思想を体系化することより

も，常に自己の内部に芽生えた新しい真理への衝動に身を委ねることを欲

した彼の性向において，その宗教・神学思想を統一的に把握しようという

試みは無益であろう。レッシングの精神にとって何よりも重要なことは，

真理そのものよりも真理へと至った過程であり，問題そのものの正誤より

も，むしろ問題を扱う態度の公正さにあったからである。

ハンブ、ルク国民劇場の失敗後，不遇をかこったヴォルフェンビュッテル

図書館司書時代は， 1770年5月に始まるが，埋もれた資料の発掘とその整

理において，とりわけ彼自身と時代の宗教・神学思想の展開史において

レッシングの批判的精神はその所を得た。この時期， 11世紀フランスの神

学者で「異端J思想として久しく論争の的でもあったBerengarius

Turonensisの手稿を発見し， Leibnizvan der ewigen Straf en (1773), Des 

Anderas Wissowatius Entwlirf e wider Dreieinigkeit (177 4), Von Adam 

Neusern, einige authentische Nachrichten (1774）ら三論文を書き，さらに

極端な合理主義者ライマールスのキリスト教批判の書をFragmenteeines 

Ungenannten (1774-77）として公表するに至った。

本稿は，ライマールスをめぐる一連の神学論争はさておき，主にライプ

ニッツを導きの系として誕生したこれら三論文を検討し，レッシングの宗

(298) 149 



教観のあらわれというよりも，彼の本性に従って，むしろそこに至る過程

にあった思想的基盤を明らかにすることを目的とする。

I ) 

18世紀ドイツ神学界にあっては，スピノーザ主義はほとんど「無神論」

と同一視されており，社会もスピノーザの上に厳しい評価を下していた。

ライプニッツもこの体系を否定し，自己の哲学をスピノーザのそれへの対

極として防御していた。しかしながら例えば，レッシングのDurch

Spinoza ist Leibniz auf die Spur der vorherbestimmten Harmonie 

gekommen (1763）とし、う論文も示す通り，彼の体系がスピノーザに本質

的源泉をもっという指摘は社会一般の意識の底流に存在していた。 18世紀

ドイツがライプニッツと彼の哲学に下していた「正統」，「異端」の表裏の

評価こそ，時代の宗教・神学思想が抱える問題点を明示している。

若きベルリンの正統派神学者J.A.エーバーハルトは， 1772年Neue

Apologie des Sokratesを著し，ライプニッツがTheodizee(1710）の中で「永

劫の罰」とし、う正統派の教義を擁護したことに対し，「罰は有限であるjと

いう合理主義的立場から疑念を表明した。この背景には，もちろん17世紀

以来の自然宗教の哲学概念の発展とともにプロテスタントドイツにおける

正統派対合理主義との問の闘争がある。問題はキリスト教的ドグマへの固

執と聖書のより自由な理性的解釈との対立に始まり，理性と啓示，思想と

信仰との対立に転じた。この時代いわば弁神論を通して哲学と神学との啓

蒙的和解が課題となって来たのである。

ともあれヴォルフェンピュッテル図書館の創設に与かつて力があったラ

イプニッツとその哲学への関心と研究を深めていたレッシングは，エー

パーハルトに対しLeibnizvon der ewigen Straf enをもってライブpニッツの

側に立って反論した。とりわけその典拠としたのが， 16世紀から17世紀の

初めにその宗教活動によって名前を知られたアルトドルフのソツィニ主義

者， E. ソナーの著作に関するライプニッツの小論文である。ソナーは，

イエス・キリストの神性を否定する点でアウリス派と共通項をもっ反三位

-148 (299) 



一体論者であったが，ライプニッツは彼の著作集を企画し，興味ある正統

派弁護の緒言を書いた。この未刊の小論をレッシングは時宜を得てヴォル

フェンビュッテル図書館で、発見したので、ある。つまりレッシングは，「異

端者」ソナーに対するライプニッツの反論を基に，「永劫の罰jの教義を肯

定し，ライプニッツその人をも「正統主義者」として擁護した。しかしな

がらレッシングの意図は，実のところこの緒言の存在を世間に知らしめる

ことの方にあり，ルタ一正統派の教義についてのライプニッツの理論的証

明を全面的には承認していた訳で、はなかった。

レッシングは，この意味で非哲学的問題，つまり神学を哲学的に論じた

ライプニッツの弁神論を，哲学的世界と神学的世界の統ーを目指した実験

的試みとして評価はしても，「両世界の狭間は本質的に未解決のままに終

わっている」とみなしていた。ライフ。ニッツは，キリスト教的な神概念を

基礎とした神学体系を打ち樹てようとした点で、前進的で、はあったが，その

普遍主義的精神においてカトリック的教義をも併せ許容する思想的広がり

をもっていた。このライプニッツ的「調和Jの精神は，カトリックとプロ

テスタントとの歴史的和解への努力に向かったとはいえ，何よりもプロテ

スタント的な個人の信仰と良心の自由，個人の自律の原則に支えられてい

るものであった。 レッシングが，「ほとんど知られてはいないが・・・・・・完全

に理解される価値がある」と述べたライフ。ニッツの「神学体系」は，ゼム

ラーやエーパーハルトら啓蒙神学から，表面的には批判よりもむしろ肯定

的論拠たり得る性格をもつものであった。 18世紀ドイツ・プロテスタント

は，「永劫の罰」を初め，「原罪」や「三位一体」をめぐる伝統的キリスト

教的ドグマをくすぶる火種として内包しつつ， 70年代において啓蒙神学派

と正統派との問の宗教論争へと燃え上がる必然、的理由を内から有していた

のである。

レッシングは，信仰上の問題を哲学的に批判し，哲学と神学との聞の

「隔壁を取り払ってしまい，理性的キリスト教徒にするという口実の下で

私たちを全く非理性的哲学者」にしてしまう啓蒙神学の合理主義的傾向に

反対し，かつ一方ではまた宗教の真理の基盤を聖書の文字の上にのみ置い

(300) 147 



た硬直的正統派にも反対したが，理性を「批判jの基準とする態度におい

ては啓蒙神学に倣い，個人の内的経験を基準に信仰を内面化する主観主義

的精神においてはライプニッツの立場と正統教義を支持した。そしてここ

に，宗教的真理は頭で考えるものではなく，心の内に発する人間本来の感

情に根ざすものであり，こうした信仰態度こそ宗教の根源的性格であると

いう，レッシングの核心的思想を読みとることができる。

II ) 

18世紀ドイツの多岐に分かれる思想の流れの下で， 7年戦争とその後の

高揚した精神的雰囲気は，啓蒙主義思想への親近性において，半世紀近く

も忘れ去られていたドイツ哲学の祖，ライプニッツを改めて蘇えらせた。

レッシングと彼の生涯の友人， M. メンデルスゾーンも早期にライプニッ

ツ研究に関係した人々であった。彼らは共同の著作であるPope,ein 

Metaphysiker (1755）において，ポープがスタティックな世界に真理の礎

を求める形而上学者であるのに対し，ライプニッツがダイナミックな世界

を思想構築上の礎とした「発展」の理念をもってその哲学の原理とした，

ということを証明しようとした。そしてレッシングは，このライプニッツ

の思考形式に，とりわけ「発展」の概念に彼の神学的思索の多くを負って

いる。若き頃の教訓詩Religion(l7 49）で、は，世界の悪に対する神への弁明に

おいて，悪の根源としての「自然Jと善の根源としての「理性」とを区別

し，この両者聞に横たわる厳然とした溝を意識せざるを得なかった。しか

しながら晩年のDieErziehung des Menschengeschlechts (1777～80）の教

育理念が明示するように，この恭離は道徳的完全さという高みにおいてつ

いに発展的に解消されるものである。この思想も，ライフ。ニッツのダイナ

ミックな思考形式による「発展jの概念に多くの示唆を得て自らのものと

することができたのである。レッシングは， Leibnizvan der ewigen 

Strafenで、そのライプニッツ的概念を次のように規定した。

私はまず体系的で偉大なる真理を示さなければならない。ライプニッ

146- (301) 



ツはそれを顧慮し永劫の罰の平易な理解に資するための適切なことば

を見い出した。……世界には連続のないもの，永遠に連続のないもの

は何もない，とし、う命題しかないと。

一般に相反対概念である「自然」と「理性J，「善と悪J，「完全と不完

全Jが世界にアプリオリに普遍的絶対的に存在するのではなく，人間個人

の精神の発展過程のうちにアポステリオリに連続的相対的に存在する，と

いうレッシングの思想的確信において，彼の伝統的キリスト教的ドグマに

対する理解の方法もはっきりとみてとられる。

レッシングは，同時代の宗教的精神潮流におもねることを忌避し，この

点で、エーバーハルトが指弾したように「あらゆる党派に支配的な命題に自

己の哲学を合わせたjのではなく，逆に「それらを自己の哲学に合わせよ

うとした」ライプニッツの神学的態度へ信頼を寄せ，彼を真の正統主義者

として弁護した。また他方，反三位一体を主張したソツィニ派ソナー，ユ

ニテリアン派ヴィソヴァティウス，ノイザーら「異端的j宗教家の「救

済」を志向したこととの間にある矛盾は，一見彼の宗教的姿勢の一貫性を

疑わしめるものでもあった。レッシングを正統派というよりも，むしろ隠

健ではあるが啓蒙神学派とみなしていた同時代の人々にも，このことは理

解し難い一面であった。例えばGりttingischeAnzeige誌によれば「L氏は

あれこれライプニッツのことを良としているが妙なことではないか。彼が

正統信仰のために闘っている気になっているとは」と。しかしレッシング

のこうした姿勢は，彼の生涯の交際相手であったM. メンデルスゾーンが

「迫害された教義に対しては，たとえそれが好ましいものであろうとなか

ろうと全力を貸す」ということは「むしろ彼の性格であった」と述べたよ

うに何ら不思議なことではない。むしろここに読みとられるべきは，宗教

の信仰を合理主義的理性を通して新しく創り出そうとする傾向への反抗で

あり，また化石と化したスコラ的ルター主義への抵抗であり，そしてこれ

らに対置されるべき心情を通しての信仰という内面化への宗教的努力で

あった。

(302) -145-



ライプニッツの哲学と思考形式は，レッシングの宗教・神学思想、の発展

に直接的影響を与えたというよりも，その思索のための依り所として，宗

教的信仰の思想を彼の内部に促進し得たという点で，さらにスピノーザの

学説へと目を聞かせたという点で導きの糸となったということができるの

である。

皿〉

宗教は内なる真理であり，信仰は神学から独立し，良心の問題であると

いう内面化への努力において，ヴォルフェンピュッテル時代のレッシング

は，「永劫の罰j，「三位一体」のキリスト教が伝統的に培って来たドグマを

考察対象としてルタ一正統信仰に直接関与することになった。

聖三位一体の問題は，レッシングにとってDasChristentum der 

Vernunft Cl 753）からDieErziehung des Menschengeschlechtsに至るま

での神学的テーマのひとつであり，彼は一貫してその思想内容を支持した。

ヴィソヴァティウスの反三位一体論にライプニッツのVerteidigung der 

Dreieinigkeit auf Grund neuer logischer Erfindungenを対置し，反三位一

体論者ノイザーの矛盾ともいえる「救済」の試みは，正統ノレター派との神

学論争を余儀なくされた過程にあったレッシングの宗教的世界観と思想的

基盤を併せ示すものである。

もともとプロテスタントの牧師の子として神学と深くかかわる運命を

担っていたレッシングにとって，プロテスタンテイズムは人格の本質に根

ざすものであり，正統信仰は本来自然なことであった。そして「文字は精

神ではなく，聖書は宗教ではない」という信念を敷街化する意味で，ル

ターが彼にとって「因襲の重圧から開放し，堪え難い文字の束縛から救い

出してくれた偉大な人間」であり，一方向時代のルター像は「正統派なる

もの」によって誤解され歪められたものと写った。「ノレターの精神は，いか

なる人間も真理の認識においては自分自身の考える通りであること妨げら

れではならないということを絶対的に要求している」というレッシングの

ことばは，既存の哲学・神学思想を超えたところの信仰者的態度の正当性

凋
斗
A
n斗
A

(303) 



を主張しているものに他ならない。宗教「批判Jの表面のみを解釈すれ

ば，確かにレッシングは合理的論拠に依って立つ合理主義者とみられる

し，一方その精神に立ち入って解釈すれば，確かに啓蒙主義の合理主義と

対決し，非合理的要素に重きを置く思想家としてみなされるのである。こ

の意味で伝統的キリスト教的ドグマに対する考えも，レッシングの思索に

おけるこうした二重の自己論理を踏まえて初めて理解されるものといわな

ければならない。

三位一体とは，神が三位，つまり父と子と聖霊より成り立っており，神

は唯一の絶対者でかつ世界の創造者であるという信条である。このキリス

ト教の基本的信仰にかかわる命題が，つとに歴史的に論争対象となり，

「正統J，「異端」を分かつ基準ともなって来たことの理由は，唯一神教の

思想と神の子キリストによる救済の信仰との一致が神学的に整合性をもち

得るか，という点にあった。本来，父と子と聖霊の三位が一体であるとい

う教理は，キリスト教的な唯一神教では論理的証明は不可能であり，信じ

ることはできても理解することができない矛盾といえるものであった。

ヴィソヴァティウスは，その鋒先をキリストの神性に向けた反三位一体論

者であった。つまり神の父の神性と神の子のそれは同一であってはならな

い，と。これに対しライフ。ニッツは，神の子は神としてではなく事実子と

して存在し，父と子と聖霊が一体となるに至って初めて神性が獲得され，

神として信仰されると説いた。一方また啓蒙神学によれば，神は父と子と

聖霊が一体となった神ではなく，世界の創造者ではあっても現世の外部に

存在し，人間の道徳的向上にのみ指針を与えるだけの無力な存在となさし

められている。このことによってキリスト教的神は，その覆いを剥がさ

れ，普遍的絶対的概念で置き換えられる実体とまでに化してしまった。そ

して神の存在と摂理は，世界の因果，法則，合目的調和により理論的には

証明可能なところにまで極端に前進してしまったのである。

ライプニヅツの三位一体についての新しい論理も，こうした時代の脈絡

の下で捉えられる。ライプニッツは， TheodizeeでP.ベールの合理的に過

ぎる世界観を批判したとき，主知主義的神概念を弁護し，自己の哲学的世

(304) 143-



界を守ろうとした点で，時代の宗教的危機を敏感に嘆ぎとっていた。「十

分な注意力とある程度悟性を備えた人間ならば普遍的論理の規則性を利用

する術を心得ており，真理に反する訳のわからない非難にも対応できる」

と確信することによって，三位一体の教義を始め危胎に瀕した伝統的宗教

的世界観を保護しようとした。レッシングは， Wissowatiusにおいてライ

フ。ニッツのこの意図を正しく理解していた。そして「神が，神のみが，神

自身が世界を創造した。神はいかなる被造物をもってしでも世界を創造さ

せはしなかった。被造物は何も創造し得ない。最も完全なる被造物は世界

の一部でなければならなし、」という神の全能に対する信仰において弁神論

にも接近した。レッシングの神学的思索が，彼の精神的成長を跡付ける歴

史ではなく，その論理体系の概要を暗示するに留まる断片的なものでしか

なかったとしても，宗教・神学「批判Jにみられる集中的自己主張の内実

を検討すれば，そこには神の解釈ではなく，むしろ神学と哲学とに一線を

画し，宗教の哲学的側面を明らかにしようとし、う意図がみてとられる。

レッシングは，聖書の物語りを学問的批判的に解明することは宗教的信

仰を抹殺することになるとは考えなかったし，またその発生と経過を考察

しても尽くされる訳ではないことも理解していた。ただ彼は聖書と宗教と

の間の区別を哲学的課題として捉えていたので、ある。

啓蒙神学者たちの合理的聖書批判，キリスト教的ドグマ批判は，レッシ

ング的な「理性的真理」や「内的真理」とはおよそ次元を異にするもので

あった。レッシングにとってこうした合理主義的傾向は，宗教の内的真理

とその歴史的知識，換言すれば「必然的理性的真理」と「偶然的歴史的真

理」とを混同するの愚であると思われたのである。レッシングは理性的認

識ではなく，いわば直接的洞察による精神を通じての信仰とし、う宗教的確

信において，正統派の伝統的キリスト教的ドグマが存続すべき永遠の真理

をもっているに違いないと信じた。

Das Christentum der Vernunftで、具体的に提起されたレッシングの三位

一体についての考えは，いわゆる合理主義の理性中心主義からこの教義の

神秘性を擁護し，三位一体教義が本来的に担って来た宗教的精神を宗教の

142 (305) 



歴史から救済しようとするものであった。

神と子との問の一致が聖霊であり……この一致はまた神で、ある。父が

神でなければ，そして子が神でなければ，それは神でないであろう。

もしこの一致がなければ二っとも神ではなかろう。つまりこの三位は

一つである。

レッシングの三位一体論の基本にある思想は，啓蒙神学の聖書批判にあ

るそれでもなく，また宗教的真理を聖書の文字にのみ求めた正統派にある

それでもなく，人間の宗教性に対する深い洞察に基づくものである。三位

一体に対するレッシングの確信は，宗教の真理に対すると同様個人の内的

体験のうちにあり，世俗の伝統や外的強制から開放されていなければなら

ないことはもちろんのこと，科学的真理を証明するための認識的理性に

よっても動かされることはない。外に向かつて自己を主張するものではな

く，むしろ内に向かつて沈潜するこのような論理は科学的に論証が不可能

であるとしても，しかしながら確かに体験する人間のうちに存在するもの

なのである。

w.ディルタイは，レッシングの正統信仰へのかかわり方を「永劫の

罰」，「三位一体」，「原罪jなどの伝統的にキリスト教が担って来たドグマ

を，彼自身の宗教観の形成過程において独自に解決し得た結果である，と

述べたが，このことは，信仰と思想，理性と啓示，哲学と神学との相互関

係をキリスト教の根源的理念、と時代思潮とを顧慮、しつつ，客観的評価はど

うあれ，彼自身概念的神学的に整理し得たことによって初めて可能となっ

たことを明らかにしている。そしてキリスト教信仰の正統性とは，聖書の

合理的解釈でもなく、また聖書への固執でもなく，すべての宗教的因襲や

束縛から独立した，個人の自立的精神の上にのみ成立するものであること

をレッシングは，ヴォルフェンピュッテルにおける外への宗教的闘いのう

ちに認識し得たのである。

(306) 一 141-



N) 

18世紀の宗教思想の近代化というプロセスにおいてレッシングがドイツ

精神の展開史に果した寄与は特定できるものではないし，また決定的意義

を有するものでもなかろう。しかしながら，異端者の「救済jを初め，埋

もれた資料の発掘，宗教・神学批判に含まれるレッシングの活動は，彼自

身の真理を求める内的衝動に由来するとはいえ，社会的には同時代の宗教

的潮流と相対立するものであった。レッシングは，啓蒙主義の合理的神学

にも与せず，また一方正統ノレター派のドグマ的態度をも忌避した。そして

宗教が本来的に有する真理と存在意義を既成の論理体系の枠内ではなく，

独自の宗教的確信に基づいて捉え直そうとした。それは個人の内的経験に

基づく信仰を通しての，いわば人間の魂の発する論理であり，法則によら

ない精神の内的活動を重視する主観主義的傾向においてピエティスムスの

精神潮流とも内的結び付きを示している。神学論争においてキリストの真

の精神を蘇らせようとしたレッシングの宗教的努力の基底にあったもの

は，まさに神学者としてのそれではなく，この信仰者としての精神に貫か

れていたのである。

ヴォルフェンビュッテル時代，神，世界，人間について機会をとらえた

レッシングの哲学・神学的思索は，正統派の伝統的キリスト教的ドグマの

問題に，宗教と聖書とを区別し、信仰を心情を通してより内面化しようと

いう努力において彼なりの解答を与えることができた。その際，レッシン

グは，ライフ。ニッツが異端に反対し正統派を弁護したその哲学的論理体系

を検討し，そこに自己の思想的基盤の多くを負った。

レッシングの実際の宗教観のあらわれが，正統信仰か啓蒙神学か，内在

思想か超越思想か，相反的思考か体系的思考か，各々どちらに重きが置か

れているか，またどちらに重きを置いて解釈すべきかは，この場合重要で

はなかろう。何よりもレッシングにおいては結果ではなく，真理に至る過

程，直面したアポリアを克服する過程こそ意義をもつものであったからで

ある。レッシングの宗教的確信が，合理的証明ではなく，感情的ともいえ

-140- (307) 



る人間の宗教性への洞察に基づくものであったことを考慮するとき，神学

論争を超えたところに宗教を人間精神の発展に不可欠なものとみなすレッ

シングの思想をもまた読みとることができる。そして一義的には規定し難

いとはいえ，その論理体系の外廷が私たちの内面において統合されると

き，レッシングの宗教思想は確かにひとつの世界観へと高められた宗教哲

学としての性格を獲得しているといわなければならない。

注

1 ) Karl S. Guthke: Der Stand der Lessing Forschung. Ein Bericht tiber die 

Literatur von 1932-62, Stuttgart 1965 

2) 良知力『レッシングのヴォルフェンビュッテル時代』 ー稿論叢 第31

巻第3号，東京 1950, 51ページ．

3 ) Wilhelm Totok: Theodizee bei Leibniz und Lessing. In: Beitrage zur 

wirkungs und rezeptionsgeschichte von Gottfried Wilhelm Leibniz, hrsg. 

v. Albert Heinekamp, Stuttgart 1986, S. 179. 

4) Gotthold Ephraim Lessing, Werke, hrsg. v. Herbert G. Gりpfert8 Bde. 

Mtinchen 1970-79, 8. Bd. S. 547. u. S. 739. 

5) Lessing, Werke 7. Bd. S. 801. 

6) W. Totok, a. a. 0., S. 182. 

7 ) Lessing, Werl王e7. Bd. S. 187. 

8) ebda., S. 180. 

9 ) ebda., S. 796 

10) Moses Mendelssohn: Gesammelte Schriften.Leipzig 1844, 2. Bd. S. 367. 

11) 拙稿『レッシングのスピノーザ‘主義一（1）一』宇都宮大学外国文学研究会「外

国文学第38号」 1990.『レッシングのスピノーザ主義ー（2）一』宇都宮大学教

養部「研究報告第23号j 1990. 

12) Lessing, Werke 8. Bd. S. 136 

13) ebda. , S. 126. 

14) Heinrich Schneider: Lessing. Zwolf biographische Studien. Bern 1951, S. 

230. 

15) 小泉進『レッシング研究のー断面』，上智大学「ドイツ文学論集13」 東京

1976, 44ページ．

16) Lessing, Werke 7. Bd. S. 203-216. u. S. 818-827. 

17) ebda. 

18) ebda., S. 217. 

(308) Q
U
 



19) Lessing, Werke 7. Bd. S. 221. 

20) ebda.,S. 279. 

21) Wilhelm Dilthey: G. E. Lessing. In: Das Erlebnis und die Dichtung ,Stutt 

gart 1957, S. 56. 

-138- (309) 


