
Title チョーサーに於けるNatureの問題
Sub Title "Nature" in Chaucer
Author 安東, 伸介(Ando, Shinsuke)

Publisher 慶應義塾大学藝文学会
Publication year 1963

Jtitle 藝文研究 (The geibun-kenkyu : journal of arts and
letters). Vol.14/15, (1963. 1) ,p.247(100)- 258(89) 

JaLC DOI
Abstract
Notes 西脇順三郎先生記念論文集
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00072643-00140001-

0258

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


チョーサーに於ける Nature の問題

安 東 山
中

,S1s 

介

中世文学に見られる伝統的な Nature の概念は， 近代に於ける概念とは全く異質の

ものであり，その哲学的・倫理的意義の系譜を全体的に把えるととは容易でない。古典

文学及び中世ヨーロッパ文学一般に於ける Nature に関しては， 既に E. C. Knowlｭ

ton, (1) E. R. Curtius, c2) C. S. Lewis, (3) 等の優れた研究があり，又，との小論の対象とさ

れるチヨーサ一文学に於ける Nature については，主として The Parlement of Foules 

に関し， J. A. W. Bennett の極めて詳細な論考があるω。然しなおチョーサーの臼然

観については，論ずべき多くの問題が残されているように思う。

本論に於て，筆者は，チョーサーの全作品に見られる Nature 或いは Kynde を分析

し，チョーサーの世界に於ける Nature の doctrine ともいうべきものを解明し， それ

とチョーサーの人間観，或いは倫理観との関連について考察を試みたいと思う。と訟で

Nature と言う場合，創造行為或いは創造者としての Nature (natura naturans） と，

創造されたものとしての Nature (natura naturata） という，二つの意義を持つもので

(1) E. C. Knowlton ;“The Goddess Nature in Early Periods.” JEGP, XIX(1920),224 ff.; 
“ Nature in Old French,” MP, XX(1923), 309 ff.;“Nature in Early Italian,” MLN, XXX 
VI(1921 ), 329 ff.;“Nature in Early German," JEGP, XXIV(1925], 409 ff.;“Nature in 
Middle English," JEGP, XX(l921), 186 ff.ζの中，第二の論文については，当該の MP

を入手出来ず，披見の機会を得られなかった。
(2) E. R. Curtius; European Literature and the Latin Middle Ages (tr. by W. 
R. Trask), 1952. 
(3) C. S. Lewis ; The Allegory of Love, 1936. 
(4) J. A. W. Bennett; The Parlement of Foules: An Interρretation, 1957. 

( 89 ) -258 ー



あるととを附言しておきたい。

中世の自然観（乃至，自然哲学）がギリシアの自然論以来の伝統に基づくものである

ことは言うまでもない事実であるが，就中，中世の自然観に決定的な関係を持つものは

Chalcidius のラテン訳による Plato の Timaeus である。チョーサーが Timaeus を実

際に読んでいたか否か，それは不明であるが， Timaeus は，周知のように， Boethius の

「哲学の慰め」が深甚な影響を受けた著作であり＜5), Boethius の醗訳者たるチョーサー

が仮に Timaeus を直接に読まなかったとしても，「哲学の慰め」を通じて， Plato の自

然論一一宇宙形成論を知っていたことは充分に想像される所であろう。中世自然観の発

展は，乙の Timaeus l乙基づく自然論が，次第にキリスト教神学の大系の内に同化して

行く過程，言わばギリシア哲学とキリスト教信仰の融合の過程に於て把え得るものであ

る。十二世紀に至って現われた， Bernardus Silvestris の De Mundi Universitate, 

及び Alanus de lnsulis の De Planctu Naturae，更に Anticlaudianus は，し、ずれも

neo・Platonis血の自然論として， 中世思想史上重要な地位を占めるのみならず， Nature

を一個の Goddess として擬人的に取扱う方法を確立したことから， 文学に及ぼしたそ

の影響は極めて甚大なものであった。チョーサーが Bernardus 及び Alanus の著作を

読んでいたことは，彼自身の作品から明らかに証明出来る乙とである。即ち， The Man 

of Law’S Tale, 11. 197-203 には， Bernardus の Megacosmus の影響が窺われる。

Alan us については， The Pat台ment of Foules がそれと直接的な関係、を持つことは言

うに及ばず， The House of Fame, The Physician’S Tale, The Canon’s Yeoman’s Tale 

などにも Alanus の著作に依ると思われる言葉が散見されるのであるω。又， Alanu~ 

の自然観は Roman de la Rose の，特に Jean de Meun の部分に大きな影響を与えて

いるのであるが，チョーサーと Roman との密接な関係については，乙〉に改めて言う

までもないことであろう。

要約すれば，チョーサーの自然観は， Boethius－勿論それには Plato の思想、が内包

されている一一並びに Bernardus Silvestris, Alanus de Insulis，及び Jean de Meun 

という，一連の伝統的系譜の上に立つものである乙とが実証される。即ちチョーサー

は，中世自然観の中心的な流れの中に位置していると言う乙とが出来るのである。

(5) De Consolatione Philosoρhiae; ill, P. ix 及び xii に Timaeus への言及が見られ
る。文， ill, M. ix は Timaeus 第一部の思想、の要約と見られる。
(6) The House of Fame, I. 986; ibid, I. 272; The Physician’s Tale. I. 101.; The 

Canon’s Yeoman’s Tale I. 962. 

-257ー ( 90 ) 



中世文学に於ける Nature の概念に最大の影響を与えた De Planctu Naturae の中

で， Goddess Natura に著者 Alanus が捧げた詩の一節に，

0 Dei proles, genitrixque rerum, 

Vinculum mundi, stabilisque nexus, 

Gemma terrenis, speαllum caducis, 

Lucifer orbis. 

Pax, amor, virtus, regimen, potestas, 

Ordo, lex, finis, via, dux, origo, 

Vita, lux, splendor, species, figura, 

Regula mundi. 

とある｛九 Plato や Boethius の影響が歴然と看取される詩行であるが，乙れは，中世

（或いはノレネサンスに至る迄）の Nature というものに対する観方の本質を，最も端的

に表現した例であると思われる。即ち， Nature とは神の創造したもの（Dei proles）で

あり，例えば Ovid l乙於けるような神と同ーのものではない問。神の子であると同時に，

それは又，物を産むもの（genitrix rerum）である。神の意志に従い，その意志を実現す

べく，神の代理者として一一Alanus は又 Natura を dei vicaria と呼んでいる一一物

を産む女神なのである。そして， Nature は世界を確固たる粋によって結合し， 法を以

て支配する。それは又，愛であり生命力を意味している。神の意志が，その代理者たる

Nature によって形成されたものが，人間存在を含めての自然（natura naturata）なの

である。チョーサーの自然観も又，根本的には，以上の如き目的論的自然観に属するも

のであった。

JI 

チョーサーの作品中， Nature が擬人的に用いられている例， 即ち Goddess Nature 

の登場する例は極めて多い。 Bennett は，チョーサーが，ヨーロッパ文学の伝統に従っ

く7）恥1igne; Patrologia, CCX, p.447, A. 
(8)“Hane deus et melior !item natura di回mit.” Ovid; Metamorρhoses, Book I, I. 20. 

( 91 ) 丹OE1
u
 

っ
“



て Nature を擬人化した最初の英詩人であったと指摘している（的。既述のように，これ

は Boethius, Alanus，又 Jean de Meun などの伝統に従ったものと思われるが，チョー

サーに於けるその代表的な例が見られるのは The Parlement of Foules である。乙の

作品は Alanus の De Planctu Naturae の影響が最も端的，直接的に見られるもので，

And right as Aleyn, in the Pleynt of Kynde, 

Devyseth Nature of aray and face, 

In swich aray men myghte hire there fynde (11. 316「318)

に見られる様l乙作者自身が Alanus とその著作の名を語っている (10）。 Parlement に

於て，‘queen’（1. 298）と呼ばれ，又，‘empresse’（1. 319）と呼ばれる Goddess Nature 

は，先ず第ーに，世界の創造者である。

Nature, the vicaire of the almyghty Lord, 

That hot, cold, hevy, lyght, moyst, and dreye 

Hath knyt by evene noumbres acord. (11. 379-381) 

乙の様に， Nature を神の代理者（vicaire）とする考えは Alanus や Jean de Meun と共

通のものであるが， The Physician’S Tale に於ても，その第20行に，“vicaire general" 

という形で，同様の考えが示されている。 Nature は神の代理者として， カオスから秩

序ある世界を創り上げたのである。従って神一一乙れはキリスト教の神でもあり，又，

Jupiter である場合もあるーーは， 当然， Nature の上に在る者， Nature そのものを創

造する者，として現われる。チョーサーの作品中，神と自然との，乙の様な関係を示し

た章句をいくつか挙げて見る。

“ 0 God !” thoughte I,“that madest kynde,'’ ( The House of Fame, B. II, 1. 584) 

( 9) J. A. W. Bennett; oρ. cit., p. 205. 
(10) との場合“Nature＂と“Kynde”は全く同義であり，“fynde”と韻をあわせるために

“Kynde”が用いられている。との様lと韻やリズムのために両語を使いわけるという原則
は，他の場合にも適用され得る。 Parlement の様に Allegory としての Nature が，一作品

中，明確な役割を演ずる場合は，勿論“Nature”という語に統一されているが，チョーサーの
全作品にEって“Nature”と“Kynde”の現われ方を調べて見ると， ζの二語が接近して交
互に使用されている例が多く，単調な同一語の繰り返しを避けようとする詩人の配慮が窺われ
るように思う。要するにこの両語の意味領域は，大部分が共通していると見てよいのである。

-255- ( 92 ) 



“But 0, thow Jove, 0 auctour of nature,” ( Troilus and Criseyde, B. ][, I. 1016) 

“God, maker of Kynde” ( ibid., I. 1437) 

“God, that auctour is of Kynde” ( ibid. l. 1765) 

Makere···…of kynde (The Second Nun’s Prologue, I. 41) 

このように，殆んど表現上の mannerism 或いは cliche といってもよい程の形で現

われている。チョーサーの場合，神と自然の関係はこの様に明瞭に把えられているので

ある。（11)

さて， Par/ement に於ける創造者としての Nature は，前出の引用例からも明らかな

様に，或る意味で造物主的な存在であり，その業は宇宙発生論の問題に結びついている

と言えるであろう。それに対し， The Physician’S Tale の冒頭に登場する Goddess

Nature は，生物，それも特に「人間」の創造者としての面に力点が置かれて描かれる。

Fair was this mayde in excellent beautee 

Aboven every wight that man may see ; 

For Nature hath with sovereyn diligence 

Y formed hire in so greet excellence, 

As though she wolde seyn,“Lo! I, Nature, 

Thus kan I forme and peynte a creature, 

Whan that me list; who kan me countrefete? 

Pigmalion noght, though he ay forge and bete, 

Or grave, or peynte ; for I dar wel seyn, 

Apelles, Zanzis, sholde werche in veyn 

Outher to grave, or peynte, or forge, or bete, 

If they presumed me to countrefete. 

For He that is the formere principal 

Hath maked me his vicaire general, 

To forme and peynten erthely creaturis 

(11) Comρlaynt D ’'Amours, I. 58 （本稿 pp.249-250の引用参照〉を見ると， God と Nature

が同列に並べられているが，とれにしても， God と Nature を伺等のものとする反キりスト
教的な思想であるとは， 必ずしも断定出来ず， チョーサーに於ける異教的要素を示す例とは
考えられない。

( 93 ) 必
ι
τ

戸h
d

q
J
U
 



Right as me list, and ech thyng in my cure is 

Under the moone, that may wane and waxe ; 

And for my werk right no thyng wol I axe ; 

My lord and I been ful of on accord. 

I made hire to the worship of my lord; 

So do I alle myne othere creatures, 

What colour that they han, or what figures.” 

Thus semeth me that Nature wolde seye. 

This mayde of age twelve yeer was and tweye, 

In which that Nature hadde swich delit. 

(11. 7 31) 

Parlement に於ける記述とともに，乙れは，チョーサーの作品中， Goddss Nature の

像が最も明瞭に，生き生きと描かれた例である。創造者としての Nature の持つ伝統的

な姿が．乙の引用例ひとつによっても，ほ Y完全に把握出来る程のものである。乙〉に

現われた Nature は，地上の（或いは「月下の」“under the moone”）生物の創造者で

ある。先に引用された Parlement の記述に見られる例を除いて， チョーサーの作品に

現われる創造者としての Nature は，総て生物， 就中，人閣の創造者である。そして

その大部分が美しい女性の創造者として登場する。 これはチョーサーに於ける Nature

のひとつの特徴と言ってよいであろう。

元来， Nature は宇宙発生論に関わる哲学上の論題であったが，文学に於ては， 美の

創造者，特に，美しい女性を創り出すものとしての役割が最も重要なものと見倣される

に至ったのである。チョーサーに於て，その例は枚挙にいとまがないが， Virginius の娘

の卓越した美しさを讃えた上記の引用は，その典型的な表現に他ならない。 Nature 自

らが眺めて歓喜する様な女性， Nature の眼を喜ばせる女性が完壁な美女なのである。

Nature はその様な美女を，神を崇敬するが故に創造したのであった。 Pigmalion 等

の芸術家達が持つ優れた技（ars）も， 自然の創る美の域に到達することは不可能であ

るe ホラティウスの Ars Poetica 以来の， natura と ars の伝統的な対立関係をこ〉に

も見る乙とが出来るのである。

美女礼讃，女性讃美の表現に Nature を登場せしめる以上の如き例は，チョーサーの

-253- ( 94 ) 



作品の随所に見られるものであり，文学上の常套的表現であったと言う乙とが出来る。

と〉では， Ane/ida and Arcite の一例を加えるにと Yめたい。

Yong was this quene, of twenty yer of elde, 

Of mydel stature, and of such fairenesse, 

That Nature had a joye her to behelde. 

(11. 78-80) 

この女性讃美の例に比して稀れではあるが，美しい，立派な男性を讃える場合に，

Nature が引合いに出される乙ともある。 Troilus and Criseyde, B. V, 11. 827 ff. 及

び The Complaynt of Venus, 1. 14 などにその例が見られる。

Nature の創り出す美しい人聞は，先にも述べた通り， 月下の，即ち地上の存在であ

る。 Troilus and Criseyde, B I, 11. 99 ff. で描かれる Criseyde の天使の如き（“aungelik”）

不滅の（“inmortel”）美は，地上的な美を超越した，いわば天上的な美しさであり， “ in 

scornynge of nature”という章句に看取されるように， Criseyde は現実の女性であり

ながら，その美しさは現実のものでない。チョーサーは， Criseyde をそれ程美しい女

性として描いているのである。又， The Legend of Good Women, 11. 240 ff. に於ける，

愛の神 Cupid の手に導かれた Queen Alceste も同様に，地上では決して見ることの出

来ぬ， 超自然的な美しさを持っている。 「Kynde の創造した人間の中には， とてもそ

の半分の美しささえ見出せぬ」とチョーサーは書いている。

要するに，チョーサーの作品に於ては， Nature の美とは常に世俗の人閣の美である。

チョーサーが Nature という語に於て，所調，風景としての自然美，近代の概念に於け

る自然美について語るという乙とはない。 Nature は，チョーサーにあっては，殆んど常

に，「人間」に対する関心に於て問題にされていると言い得るであろう。勿論チョーサー

に見られる創造者としての Nature が，常に，美しく優れた人間を創る者としてのみ現わ

れるわけではない。然しその多くが，そうした例によって占められている乙とは，窮極

に於て， Nature が，美しく，正しく，優れたものを創る者であり，醜く，邪しまなるもの

は，元来 Nature に反するものである，という伝統的な思想に帰着するものであろう。

Bernard us に於ても，又 Alanus に於ても， Nature にとっては，完全な，立派な人聞

を創造する乙とが窮極の仕事であった。言うまでもなく，姿に於てのみならず，精神に

( 95 ) -252ー



於ても又欠けた所のない人閣の創造を意味している。チョーサーの描いた Nature の美

しい作品とは，単に美貌に於てのみ優れた人間ではなく，心情の美しさ，道徳的な美質

をも又備えたものなのであった。

前
凪

神の代理者たる Nature によって創造された Nature (natura naturata）は， 言わば

神の意志の反映であり，神的秩序の現われとして認識される。中世に於ける伝統的な自

然観は， Nature を神的秩序のシンボルとして把握し， Nature の背後に，その第一原因

たる神の存在を見る。 Nature の内には，従って，常に Reason や Law が存在するも

のと考えられていたのである。 Nature とは，人聞がそれに順応すべきものであり，又そ

れに順応することが理法に適った生き方であった。第一原因に関わりなく Nature を客

観的なものとして見，逆に人聞に順応させようとする態度，換言すれば，人聞が Nature

を支配しようとする考え方は， 明らかに近代の自然観に属している。チョーサーに於

ても， Nature とは人閣の従うべきものであり， Nature に反すること， 「自然の法」

(the lawe of Kynde）に背くことは悪であると見倣されていたのである。

チョーサーに於ける「自然の法」の特質は，例えば， The Book of the Duchess, <m 

や Troilus and Criseyde, 03l に窺われる様l乙 それが現世の愛や熱情の問題と結びつ

いていることである。 Alanus が Nature に語りかけた様々な呼称のひとつに， ‘am or’ 

のあったことが想起されるであろう。チョーサーの「自然の法」とは「愛の捉」であり，

人閣の，又生物の本能に根差した愛の情熱である。 Parlement に於ける Goddess Nature 

は愛を司る女神に他ならなかった。 Nature は地上の生物， 無生物の存続， 生殖を企図

するものである。 Nature とは生命であり，死に対立する。再び Alanus が Nature に

(12) And in this bok were written fables 
That clerkes had in olde tyme, 
And other. poets, put in rime 
To rede, and for to be in minde, 
While men loved the lawe of kinde. 
(The Book of the Duchess, II. 52-56) 

・this bok' (I. 52）とは Ovid の Metamorphoses であり， その「セイウスとアルスィオー

ネの恋物語」が後に続いて語られる。

(13] For ever it was, and evere 江 shal byfalle, 
That Love is he that alle thing may bynde, 
For may no man fordon the lawe of kynde. ( Troilus and Oゴseyde,B. I, II. 236-9) 
cf. The Knight’S Tale, 11. 1164ー68.

F
O
 
q
h
 

( 96 ) 



与えた呼称のひとつに‘vita’のあったことが想起される。生lζ逆らう行為は Nature へ

の反抗であり，人間の肉体が生の保持のために正常な活動を継続することが Nature に

従った生き方なのである。深い悲しみのために眠れぬ夜を重ねることは，死に至ること

であり， Nature に反する行いであるという意味の乙とが， The Book of the Duchess 

に於て語られている。(14)

Nature の創った人間とは，元より肉体と共に精神を持つ存在である。 肉体に於て，

生命の保持に逆らう様な行為，死を早める様な行いが Nature に反するものであるとす

れば，精神に於て，人倫の道にもとる行い，道徳、に背く振舞いは，乙れ又 Nature に反

するものであった。 The Parson’s Tale, 11. 451-3 は， Nature が人間の肉体と精神に

与える賜物について次の様に述べている。

Certes, the goodes of nature stonden outher in goodes of body or in goodes of 

soule. / Certes, goodes of body been heele of 加dy, strengthe, delivernesse, beautee, 

gentrie, franchise. / Goodes of nature of the soule been good wit, sharp underｭ

stondynge, subtil engyn, vertu natureel, good memorie. 

即ち Nature は，肉体に対しては，健康，力，活動力，美等々を与え，精神に対して

は，優れた知能，鋭い理解力，記憶力等々を与える。又， 慈悲の心， 憐欄の情も Na­

tu re の賜物であった。 Complaynt D’Amours の以下の行，

Sithen she is the fayrest creature 

As to my doom, that ever was livinge, 

The benignest and beste eek that Nature 

Hath wrough~ or shal, whyl that the world may <lure, 

Why that she lefte pite so behinde? 

(14) And wel ye woot, agaynes kynde 
Hyt were to lyven in thys wyse ; 
For nature wolde nat su妊yse
To noon erthly creature 
Nat longe tyme to endure 
Withoute slep and be in sorwe. (The Book of the Duchess, 11. 16-21) 
cf. ibid., 11. 465 ff., The Parson’s Tale, 1. 727. 

( 97 ) -250-



lt was, ywis, a greet defaute in Kinde. 

Yit is al this no lak to hire, pardee, 

But God or Nature sore wolde I blame. (11. 51-58) 

は， たぐい稀れな美女であるにも拘らず， まるで恋する男につれないのは， Nature 

のとんだしくじりであったという意味のととを語っている。 Nature は， とれ程lζ姿形

｛！~~）の優れた女性を創りながら， その心に慈悲（pite）を入れそとなったというので

ある。

Nature はとの様に人閣の美質，美徳に関係する。中世からノレネサンス期に至る伝統的

な自然観からすれば， Nature それ自体が道徳の規範を示すものであった。 os> Nature 

に従順であることが道徳的な生き方だったのである。反道徳的行為即ち反自然的行為で

あるとする，乙の様な思想を示す例はチョーサーの作品中容易に見出されるものである。

一例を示せば， The Parson’s Tale, 1. 866 に於て，「邪淫」が自然に反する罪として

挙げられている一一“this ( = Lecherie) is deedly synne, and agayns nature.” 「邪淫」

とは子供を生まぬ男女関係であり，キリスト教に於ける「愛」の最上の形式である結婚

と背反する。同じく The Parson’s Tale, 1. 577 に於ても， 「邪淫」 は反自然的な罪

一一“unkyndely sinne”として論じられている (16）。 Nature に反しない「愛」は， 勿論

sex と無関係なものではあり得ないが， 動物的な sensuality を否定する。「愛」は生

殖と無関係でないが， 肉慾それ自身を意味しない。 Nature に従う「愛」は肉体と精

神，エロスと道徳のバランスの上に立つものでなければならない。 「自然に反する」

<“agayns natureつという乙とは，道徳的な意味を持っているのであり， この語法が，

The Parson’s Tale や The Tale of Melibee の如き説教文学に多く見られることは極め

て象徴的なととの様に思われる。

N 

以上，チョーサーに於ける Nature のいくつかの間題点を考案して来たが，いずれも

(15] cf. J. F. Danby; Shakesρeare’s Doctrine of Nature: A Study of “ King Lear.” 
pp.20-21. 

(16) cf. The Tale of Melibee, 1. 1584 ff. 

-249- ( 98 ) 



伝統的な Nature のパタンと矛盾しない。 Boethius, Bernardus, Alanus などを中心と

する中世的自然観の枠を全くはずれていないのである。言わば Nature の問題に関し

て，チョーサーという詩人の中世的な思想の骨格を明瞭に読みとることが出来るように

思う。 Nature 或いは Kynde という語が明白に現われる限り， チョーサーは伝統的な

自然観を一歩も踏み出してはいない。それではチョーサーは，た Y単に中世的な思想、の

枠組の内に留まっていたにすぎないのであろうか。チョーサーの世界は，遂に伝統的な

自然観の下に踊跨していたのであろうか。決してそうではないのである。

Nature とはチョーサーにとっては，ひとつの固定観念である。彼は Nature に関し

て，伝統的な概念に従って言及しているにすぎないのである。「愛」の問題が Nature と

関係のあることは既述の通りであるが，伝統的な Nature に於ては，エロスと道徳のバ

ランスは全きものでなければならず，あくまでも Reason が Sensuality を抑制していな

ければならぬ。然し，例えば， Jean de Meun の世界に於ける Nature は， そうした旧

来の図式を明らかに打破るものであった。彼の関心は Nature のエロスの面にあった。

彼は virginity の神聖や，聖職者の独身主義を否定し， 言わば“Omnia vincit amor” 

の思想を強調した詩人である。乙うした Jean de Meun の精神は， 当然チョーサーに

深い影響を与えたものと考えられる。

The Canterbury Tales の尼僧院長が腕にはめた念珠の金飾りには，“Amor vincit 

omni a”という言葉が彫られてあった （Prologue, 11. 157-162）。乙の“Ampr”という語

i乙チョーサーはエロスとしての「愛」の意味を匂わせ，そ乙にアイロニカノレな効果を

作り出している。又，彼の fabliaux に見られる男女関係は，チョーサーの関心が，単に

伝統的な Nature に従う「愛」のみにあったのではない乙とを，明白に物語るものであ

ろう。更に又， the Wife of Bath が，その Prologue で語る「愛」の思想、も，チョーサ

ーのエロスに対する関心を示すものである。彼女の， 「権威」よりも「経験」を重んじ

る態度には，近代的な Naturalism への傾向が看取される様に思う。

要約すれば，チョーサーが Nature （或いは Kynde）という語を明白に使用する場合

それは一種の固定観念として，伝統的な概念の枠内に留まるものである。然し，特にそ

れらの語が用いられぬ所で，チョーサーが深い関心を以て描いた人間像を見るとき，我

々はそ乙に，近代的な自然観の蔚芽を発見し得る様に思う。 Nature に関しても又， チ

ョーサーは中世の結論であると同時に，近代の序論であったと言う乙とが出来るのであ

る。

c 99 ) -248 ー



（附記） 本稿出，昭和37年 6 月 1 日，日本英文学会第34回大会（於青山学院大学〉に

於て発表された研究l乙若干の補筆改訂を加えたものである。

-247 ー ( 100) 


