
Title ラダックにおけるルー信仰と病い
Sub Title The klu cult and related illness in Ladakh
Author 宮坂, 清(Miyasaka, Kiyoshi)

Publisher 慶應義塾大学大学院社会学研究科
Publication year 2007

Jtitle 慶応義塾大学大学院社会学研究科紀要 : 社会学心理学教育学 :
人間と社会の探究 (Studies in sociology, psychology and education : inquiries into
humans and societies). No.64 (2007. ) ,p.107- 119 

JaLC DOI
Abstract ln Ladakh, north lndia, "klu" spirit cult is widely practiced; it is closely associated

with specific afflictions and their corresponding treatment. By exploring its
cosmology and rites l discuss how this cult is to be related to such afflictions and
prepares effective imagination for ordering its symbolic treatment.
As early as 11th century the klu have first appeared as the creator of this world in
Dunhuang texts, and then took roots in depth into the level of folk cosmology in
which klu was [or klu spirits were] worshipped as protectors of underground and
water. This line of folk imagination basically has survived up to now and they would
be embodied as serpent, fish, lizard and even grain. Depending on circumstances
human activity may cause to bring about ritually polluted/dirty states that invites
klu's affection. Farther they tend to get irritated at interruption caused by humans
who constructs, irrigates and cultivates in the vicinities of klu's territories. When
they get irritated they impose afflications on those who are responsible. The
afflictionss include particularly skin diseases such as boil, pimple and even
stigmatic leprosy. In expressing these afflictions via folk imagination we may find
metaphors of soil and skin lead to be used. People perform rites regularly or
occasionally to sooth the irritation of klu. In contemporary Ladakh this cult may
have even anothe reffect that makes people learn how to avoid environmental
contamination.

Notes 論文
Genre Departmental Bulletin Paper
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00069

57X-00000064-0107

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その
権利は著作権法によって保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic
societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the
Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


ラダックにおけるルー信仰と病い

ＴｈｅＫｌｕＣｕｌｔａｎｄＲｅｌａｔｅｄｌｌｌｎｅｓｓｉｎＬadakh

宮坂清＊

Kjyos〃Afiyasa虎ａ

ｌｎＬａｄａｋｈ，northlndia，“ｋｌｕ“spiritcultiswidelypracticed；itisclosely

associatedwithspecificaflHictionsandtheircorrespoｎｄｉｎｇｔｒｅａｔｍｅｎｔ・Ｂｙｅｘｐｌｏｒ‐

ｉｎｇｉｔｓｃｏｓｍｏｌｏｇｙａｎｄｒｉｔｅｓｌｄｉｓｃｕｓｓｈｏｗｔｈｉｓｃｕｌｔｉｓｔｏｂｅｒｅｌａｔｅｄｔｏｓｕｃh

afHictionsandprepareseffectivｅｉｍａｇｉｎａｔｉｏｎｆｏｒｏｒｄｅｒｉｎｇｉｔｓｓymbolictreat‐

ｍｅｎｔ、

Ａｓｅａｒｌｙａｓｌｌｔｈｃｅｎｔｕｒｙｔｈｅｋｌｕｈａｖｅfirstappearedasthecreatorofthiｓ

ｗｏｒｌｄｉｎＤｕｎｈｕａｎｇｔｅｘｔｓ，ａｎｄｔｈｅｎｔｏｏｋｒｏｏｔｓｉｎｄｅｐｔｈｉｎｔｏｔｈｅleveloffolk

cosmologyinwhichkluｗａｓ[orkluspiritswere]worshippedasprotectorsof

undergｒｏｕｎｄａｎｄｗａｔｅｒ・Ｔｈｉｓｌｉｎｅｏｆｆｏｌｋｉｍａｇｉｎａｔｉｏｎｂａｓｉｃａｌｌｙｈａｓｓｕｒｖｉｖｅｄｕｐ

ｔｏｎｏｗａｎｄｔｈｅｙｗｏｕｌｄｂｅｅｍｂｏｄｉｅｄａｓｓｅｒｐｅｎｔ，fish，ｌｉｚａｒｄａｎｄｅｖｅｎｇｒａｍ

Ｄｅｐｅｎｄｉｎｇｏｎｃｉrcumstanceshumanactivitymaycausetobringaboutritually

polluted/dirtystatesthatinvitesklu'saffection､Farthertheytendtogetirri‐

ｔａｔｅｄａｔｉｎｔｅｒｒｕｐｔｉｏｎｃａｕｓｅｄｂｙｈｕｍaｎｓｗｈｏｃｏｎｓｔructs,irrigatesandcultivates

inthevicｉｎｉｔｉｅｓｏｆｋｌｕ'sterritories,Ｗｈｅｎｔｈｅｙｇｅｔｉｒｒｉｔａｔｅｄｔｈｅｙｉｍｐｏｓｅａ価ic‐

tionsonthosewhoareresponsible，Ｔｈｅａ価ictionsincludeparticularlyskin

diseasessuchasboil，pimpleandevenstigmaticleprosy・Ｉｎｅｘｐｒｅｓｓｉｎｇｔｈｅｓｅ

ａ飼ictionsviafolkimaginatioｎｗｅｍａｙｆｉｎｄｍｅｔａｐｈｏｒｓｏｆｓｏｉｌａｎｄｓｋinleadtobe

used､Peopleperformritesregularlyoroccasionallytosooththeirritatioｎｏｆｋｌｕ・

ＩｎｃｏｎｔｅｍｐｏｒａｒｙＬａｄａｋｈｔｈｉｓｃｕｌｔｍａｙｈａｖｅｅｖｅｎａｎｏｔｈｅｒｅｆｆｅｃｔｔｈａｔｍａｋｅｓ

ｐｅｏｐｌｅｌｅａｒｎｈｏｗｔｏａｖｏｉｄｅｎｖｉｒｏｎｍentalcontamination．

１．はじめに

北インド，ラダックのラモ／ラバ（皿者）による信仰治療についてのこれまでの研究で，ラダックのラ

モ/ラバ(正者）が治病のための儀礼において病者の身体から吸い出すティブ(tib)と呼ばれる異物には，

ルー(klu)と呼ばれる精霊が大きく関わっていることがわかってきている（宮坂2003)。すなわち，ラ

＊独立行政法人国立病院機構高崎病院附属看護学校



１０８社会学研究科紀要第６４号２００７

モ／ラバはティブを吸い出しながらルーが傷つけられたと示唆することがあり，その背景には，ルーが

住んでいそうな泉や樹木を汚すなどすると，その泉の水やその水からつくった農作物，その樹木の近く

で穫れた農作物を食べたときに消化できず，ティブとなって身体に溜まり病いを引き起こす，という信

仰がある。つまり，ラモ/ラバは身体からティブを吸い出すことにより身体内の食物（＝ルー）を浄化し，

それにより病いを治していると考えられている。

こうした信仰が，どのように病いを構成・治療するのに有効な想像力となっているのかを，より深く

探る必要がある。これまで医療人類学の分野において，こうした「心霊手術」とそれに類するものにつ

いての研究はいくつかあるが（例えばDeinl990)，その分析は，病気の生物医学的側面である「疾病」

(disease)への介入効果には疑問が残るが同じく文化的側面である「病い」（illness)への介入には一定の

効果がある，という穏当なものが多い。そして、それ以上の発展がみられない（池田1993)。これを発

展させるためには，どのように「病い」に介入し治しているのかということについての想像力と，その

想像力を可能にしている知識のネットワークを，さらに掘り下げて明らかにする必要がある。

ルー信仰はチベット文化圏ほぼ全域にわたり存在するが，信仰生活における比重からするとそれほど

大きくないとみられ，各種の研究にも断片的な記述がみられる程度であり，主題としてはほとんど扱わ

れてこなかった。先行研究としては，チベット文献学の研究，すなわち敦煙文書のなかのチベット語文

献の研究(スタン1971)，ボン教に関係が深いルーを主題としたテキストについての研究(スタン1971,

Tuccil999）がある。次に人類学的研究には、ネパールのシェルパについてのもの(Ortnerl978,Des‐

jarlais2003)，上チベットのもの(Bellezza2005)，ラダックのもの（Dayl989，Dollfus2003，

Kaplanianl985、宮坂2003,Ravinal994，山田1997）などがある。これらの先行研究と筆者の

フィールドワークのデータをもとに，病いの想像力とルー信仰の関係について考えてみたい。

2．コスモロジーと儀礼－その始源性と両義'性

ルーへの信仰は，ラダックを含むチベット文化圏において広くみられる。もともと仏教と関係のない

信仰であり，むしろ人々の身近な生活における信仰，民俗信仰のコスモロジーに位置づけられる。

2.1宇宙卵から生まれた造物主一神話にみる出自

ルー(klu)という精霊は，いわゆる敦埠文書のチベット語文献のなかにみつけることができ，した

がって少なくとも１１世紀までにはチベットに登場していたと考えられる（スタン1971:260)。また，

後代に編纂された『十万のルー』(klu-‘bum)というボン教の典礼集があるが')，このなかの物語の多くは

敦煤文書中のいくつかの文献をモデルにつくられており，敦埋文書中の文献においてよりもルーが重大

な役割を演じている（スタン1971:268)。「十万のルー」の内容はもともと仏教とは無関係であるが，そ

れが改訂されていくうちに，大乗仏教の影響を受けたと考えられている(Tuccil999:711)。

この典礼集が注目されるのは，仏教とは全く関係性が見いだせない宇宙創成神話がそこに含まれてい

るため，そしてそこでルーが始原的な存在として描かれているためである。トゥッチの挙げている『十

万のルー』中の宇宙創成神話五つのパターンの全てにルーあるいはルー・モ（女性のルー）が登場する

だけでなく，うち四つは「宇宙卵」からルーが生まれ出たということになっている２１。以下はそのうちの

一つである。



ラダックにおけるルー信仰と病いｌＯ９

ａ）創造されたものではない存在から白い光が発し，

b）その光の中核から完全なる卵が現れた。器官がなく，手足もないのに，動く力を備えていた。翼

がないのに飛ぶことができた。頭も口も目もないのに，声を出した。

c）５カ月後，この奇蹟的な卵が割れ，男の子が生まれた。この男の子は自分自身に名を与えた，…ボ

ンの言葉でルー(klu)だった。

彼の住居は大洋の真ん中にある陸地だった。黄金の玉座に座っていた。ルーの一族が彼に挨拶にやっ

てきた。彼は宇宙を支配し，時間の流れを整え，神々を招いて生きとし生けるものたちに守護を与え，

悪霊を打ち破った（Tuccil999:７１１『十万のルー』フォリオ版ll7b)ｏ

原初の存在から発した白い光より現れた卵，その卵から生まれ出た男の子が自らにルーという名をつ

けたのが始まりであった。卵という表現はそこが起源の場であることを保証しており，つまりルーは以

後の全ての存在の始原であり造物主である◎じっさい，人間はルーより現れ出たか，あるいは少なくと

もルーより遅れて現れたことになっている（スタン1971:268)。そして，後から現れたにもかかわらず

人間が我が物顔でルーの居住地の上，つまり地上を占有したため，先住のルーとのあいだに対抗関係が

生じ，以後絶え間ないいざこざが起こることになる。後にみるように，この始原から続いているいざこ

ざが，人間の病いを引き起こしていると考えられている。

2.2低部を支える－空間，身体

「十万のルー」では，宇宙卵から誕生したルーはその後，地下，水底を住処とするようになったという

(スタン1971,Tuccil999)。他の文献全てが一致しているのは，ルーが人間の暮らす地表の下，水面の

下を司る精霊であるという点である。一般にチベット文化圏では，空間を上中下に大きく分ける。空や

山など上部世界にはラーと呼ばれる神が居住し，地上の中間世界には人間のほか，ツァン（特に岩)，

ニャン（特に樹木）などの精霊がおり，地下や水底など下部世界にはルー，サダックという精霊がいる

とされる3)。このコスモロジーは人々の空間認識，空間形成のさまざまな側面に反映されている。ラヴィ

ナは次のように述べている。「ラダックの村落空間の宇宙論的分割は，聖と俗を分ける，頂に位置する僧

院と底に位置する川は，家屋の３層構造に反映されている。礼拝のための部屋は最上階に設置され祭壇

は東を向いている。中間の部分は人間が住み，低部は動物のためにとってある。これはまた，ラダック

人の，神々 の上部世界(Lha-yul)，人間の中間世界(bar-btsan)，ルーの地下世界の宇宙に対応している」

(Ravinal994:９９)。また，神や精霊の色について，ラーは白，ツァンは赤，ルーは青とされることがあ

るが，これはそれぞれ，雪山の白，山肌の岩の赤，湖の青/黒である(Francke2000(1905):６６f､,Doll‐

fus2003:８)。この区分は，民謡のなかで唱われることがよくあるほか，婚姻儀礼の祭文で引用されるこ

とも多い(Dollfus2003:８)。また，こんな記述もある。「ラー階級はインド北部の雪山に，ツァンはチ

ベット中央地域に，ｄBus,gTsang，ルーは東のアムドとカムにおかれた。伝統的なチベットの見方によ

れば，国は西のインドから東の中国へ向かって下降している」（Bergliel996:１９)。

こうした空間の区分は，人の身体にも反映されている。一般に上半身はラーの居場所であり，下半身

にはルーがいるといわれる(Dayl989:469)。これは，後にみるように，ルーの上半身が人，下半身が蛇

として表象されることを想起させる。シェルパのヨルモは，ふくらはぎという特定の位置にルーをみて

いる。「sｒｉｎｐｏ（シムブ）は低部の悪霊であり，「蛇神」ルーの居住地のさらに下に暮らす邪悪な住人で



１１０ 社会学研究料紀要第６４号２００７

ある。ヨルモの人々は，これらの土地が患者の体内

にあるのだと想像している，すなわち足の裏は

srinpoの居住地であり，ふくらはぎはルーを体現し

ている」(Desjarlaisl992:199)。また，上チベット

の次の例も示唆的である。「ラル（注：上チベットの

ラパ）が信じているところでは，脳の病気はlha‐

srinsde-brgyad(仏教による重要な精霊の分類）の

なかの精霊により引き起こされ，胸の病気はニャン

(gnyan)，手足および靭帯の病気はルーによるもの

である。病気のなかには，汚れた水や土により促進

されるものもある」（Bellezza2005:105)。

下であることは，相対的に序列の低さ，世俗性，

物質性を示唆する。一方で，それが身’体として生き

ていくための基盤であることも示唆している。

2.3海の蛇，水底の魚，地下のトカゲー住処と形象

ルーが水底の精霊，地下の精霊であるという点にげ･″ｆｖ〃Ｊ，J』こぶｌｗ－”０１ｺ．h｣lf.】・戸ヒロ＆Ｉ一一”１１コ．｡』』産ｃーピン。グーマンハ、、Ｑー

チベット，ギュトゥル・ラカンのﾙｰｰ像

ついては，さまざまな文献が一致しているが，一方（撮影:DavidGermano,http://www､thdl・org/）

ルーが具現する形象については，実にさまざまであ

る。

スタンが挙げている例によれば,『十万のルー」に登場するﾙｰｰは,蛇の姿をしている。またスタンは，

この文献に登場するルーはインドのナーガの影響を大きく受けているとして，両者をほぼ同じものとし

て扱っている（スタン1971:268-70)4)。ルーが絵画や像として表象されることは稀であるが，される場

合には上半身が人間下半身が蛇という半人半蛇の姿で表象される（写真参照)5)。『十万のルー』にルー

が大洋の中の陸地を住居としたという記述があるほか，ルーとルー・モ（女性のルー）は海を住居とし

ていたという伝承がある(Ortnerl978:279,Dollfus2008:１０)。ラダックでも，寺院の開開縁起にルー

が関係しているものがいくつかあり，いずれもルーを蛇としている。例えばリキル寺は，lukhgilすなわ

ち「とぐろを巻いたルー」からその名がつけられたといわれるが，それは寺のある場所が２頭の巨大な

蛇の精霊NandaとTaksakoに囲まれているようにみえるためであるという。

一方，同じラダックでも，民俗的なルー信仰は様相が異なる。神話上は蛇とされており仏教もそう捉

えているが，現実の蛇がほとんどみられないラダックにおいては，人々はむしろ畑や家の周囲など生活

環境にいるさまざまな生き物にルーをみているようである。中でも登場することが多いのは魚とトカゲ

である。ルーは，とりわけ泉(chumig)や湿地を好むといわれ，魚はルーとみられることが多い。「全て

の魚がルーであるわけではありません。ルーであるかどうか，誰にもわからないのです。そんなわけで，

私たちの村の人々は誰も魚を捕りません。女性たちは缶詰の魚ですら食べようとしません。彼女らがい

うには，それは不浄な，悪い(btsogpo)ことであり，吹き出物(burru)がでます。ラダックでは，ムス

リム(khache)とインド人(rgyadkarpa)だけが漁をします」（Dollfus2003:９)。

また，トカゲは，砂漠のような乾燥地帯におり水や湿気には関係が薄いが，形が蛇や魚を想起させる



ラダックにおけるルー信仰と病い１１１

ためかルーとみられることが多い(Dollfus2003:９)。「竜神ルー(klu)は，柳の大木，刺のある大きな木

などの根元に住んでいる」（山田1997:576）といわれるが，このルーはトカゲを指していると考えられ

る。

この他にも、蛙，オタマジャクシ，ミミズ，毛虫など多様な形象があり，さらにそれらは変幻自在で

ある。ルーは，「姿，大きさを気分で変える。顕微鏡で見ることができるほどの『小さな虫の幼虫やアブ

ラムシほどの小ささ』になることもできる。目にみえないため，特にか弱く，農業は大きな脅威となる。

一方．逆に化物の蛇や『８歳の子供」ほどの体長のトカゲになることもあり，恐‘怖を引き起こす。それは

邪魔をされたときの場合である」(Dollfuss2003:９)。色は黒が多いが，白でもある。黒の場合は怒りや

呪いを表すとみられている(jbjd.:１２)。

基本的に生活環境における，人間および鳥類以外の肥虫類，魚類，哨乳類，昆虫類はどれもがルーに

なりうると考えていいだろう。それらは人間が現れる以前からそこにおり，人間は後から入ってきたと

考えられている。

2.4作物神一食物/身体としてのルー

地下の精霊，水底の精霊であるルーは，農業を行う畑の土，その畑に引く水に大きく関わっており，

それらからつくられる農作物の神として信仰されている。「ラダックでは、ルー信仰が，動物の乳，作物

産出，水を増やすことに役立つと考えられている。雨乞いのためにラマ僧が祈ることがある」（Mann

2002:218)。大麦を中心とした農作業サイクルの節目に行われる儀礼において，ルーは重要な位置を占

める。これについては，デイによる報告が詳しい。

サカ(ｓａｋａ)は，春，耕作を始める際に行われる儀礼である。サカは「土の口」を意味する。デイによ

れば，ルーは冬のあいだ冬眠しており，この儀礼において「耕作の矢」により眠りから起こされる。そ

れは土壌に生命をもたらす「征服の儀礼」である(Dayl989:143,163)。土の下で冬眠しているルーを

起こしそれを征服するというモチーフは，『十万のルー」における始原の物語の再演と捉えられる。

サダック・ドンドル(sadakhdondol)は，作物の健全な育成をルーに祈願する儀礼である。サダック

とは，ルーと並び称される土地を守護する精霊の名であり，両者はしばしば混同され，なかば同義であ

る(Kaplanianl985：137-138)。ラダック歴７月から８月にかけて随時行われるが，ルーのために起

こったとされる不幸を受けて発起されることもあり(Dayl989:134)，『十万のルー』が僧により吟唱さ

れる（Dollfus2003：ｌＯ)。

カンソル(skangsol)は，秋の収穫のあとに行われる儀礼，農作業期に生物を傷つけたことに対する

｢弁解」の儀礼である(Dayl989:143)。カンソルで行われる儀礼である「ヤングクでは，ルーは集めら

れた作物のなかに見いだされ，儀礼の矢の中と下に導き入れられることで『眠りにつかせられる』」(Day

l989：１６３)6)。

これらの儀礼は，ルーの洞，ルー・バング（klubang:「ルーの蔵｣）で行われる。ルー・バングは，泉，

川からの取水口の近く，そして家屋の作物の貯蔵室に置かれている。一般に装飾のない白く塗った土レ

ンガでつくられており，白い土のボールで蓋がされているものもある。ラト（ラーの洞）の基部に似て

いるが，何も装飾がないところが異なっている718)。「ルーを入れておく部屋は，ルー・バングのなかに

つくられます。ルーと，多くの財と横れていない麦の供物を集め，それら全てを壷のなかに入れます◎

僧がそれを清めると(rabnes,rabgnas)，ルーがそこに滞在します」（村人談）（Dayl989:163)。



１１２社会学研究科紀要第６４号２００７

ルーは水源，人が耕作する畑の下，人がそこでできた作物を運ぶ道の下など，人びとが農作物をつく

る場の下のいたるところにいる。そのためルーは，取水，作物の生育，収穫，貯蔵という一連の過程に

深く関わってくる。さらには，そのような過程を経て人が口にする水や食物そのものがルーであるとい

われることもある(Dayl989:470)。すなわち人は飲食物を摂取することにより，地下の精霊ルーを体

内に採りこんでいることになる。デイによれば、「消化の過程は，ルーが再び姿を変え，身体物質の形態

で再構成されるということを暗に示唆している」（伽..:470)◎泉や取水口から流れ出る水そしてその水

がゆきわたる畑で生育する農作物が，収穫，貯蔵，調理を経て人の体内に採りこまれ，その身体の構成

要素となるという過程は、人の物質的な生活を可能にしている過程であり，精霊ルーはそうした人の

｢物質生活の源泉」（j6jd.:474)であるといえる。

さらに，ルーは女'性と結びつけられることが多い。「女'性は，日常的に一連の農作物や台所の産物のな

かにいるルーの近くで働き婚姻儀礼のようなときにおいてルーは女性と同一視される。女‘性は，ルー

…との関係をとおして．回心していない，耕作されていない，処女と結びつけられるような記号の場を

創造するのだと示唆される」(Dayl989:474)。ラダックでは伝統的にルーにまつわる儀礼を行うのは男

性である。他のチベット文化圏では女性がルーを拝むことはふつうであるが，ラダックでは「直接」ルー

に祈ることは許されていない9)｡矛盾しているようだが，ルーと女性の結びつきを誰もが強調する。社会

の中の立場上，彼女らは日常的にルーの近くにおり（草取り，水引き，水汲み，乳搾り)，そのため余計

にルーの攻撃に弱い。昔は「頭と背中をだして」畑に出ると，ｌｏｒａｐａにひどく叱られたものだという。

女性はルーの地下世界(kluyul)からやってきた。コブラの形をしたペラックと，ホラ貝のブレスレット

は，ルーへの敬意を表している(Dollfus2003:２２)。

2.5ルーの両義性

これまでみてきたように，ルーは一意に捉えられない多様な顔をもっている。それらの顔は人々のコ

スモロジーにおいてどのような役割を担っているのだろうか。オートナーの議論を手がかりに考えてみ

よう。オートナーは，シェルパの信仰を象徴論的に分析するなかで，白/黒として表現される対立項が浄

(purity)/不浄(impurity)の観念に相当するとした。そして，ルーの色が白黒，白黒のまだらのいずれ

によっても表されることなどから，ルーが浄と不浄を行き来する両義的な存在であるとし，さらにルー

と人間は，浄でありたいと望むが不浄になり易いという点で類似した性質をもっているとした'0)。「人々

と同様にルーも清浄性を求めて奮闘するが，人々と同様に彼らも不浄に対して脆弱であり，彼ら自身の

存在のうちに，自然な清浄性とともに不浄をも体現している」(Ortnerl978:279)。

ラダックのルーについても，ほぼ同様の両義性を見いだすことができる。一方では，ルーの清浄性が

強調される。ラダックでルーの特徴として言及されるものの一つに，ルーが口をもたず，話しをしない

というものがある12)。上チベットやシェルパにはルーに腫依される里者がいるのに対し(Bleeza2005)，

ラダックではみられない．つまりルーが皿者の口を借りて話すことがない。言葉を持たず(Icemed

mkhan)，声を出さない(skadmedmkhan)ということは，他者の悪口(mikha)をいわないということ

であり，すなわちそれは清浄であることを示している(Dollfus2003:１１)。魚や動物は人間のように言葉

を話さず，妬みごとをいいあうことがなく、したがって清浄なのである。そして，一方でこれは，人間

が話す言葉によってルーが傷つき不浄になる場合があることをも示唆している。「(春になると）私たち

はもう物語を語るのをやめます，なぜならルーが目覚めたからです。…カンソル（秋の「弁解」の儀礼）



ラダックにおけるルー信仰と病い１１３

の後，収穫の後，私たちはまた話し始めることができます，なぜならルーが眠りについてしまうからで

す」(村人談)(Dayl989:143)。自分たちが思わず口にしてしまう不浄な言葉がルーを傷つけてしまうこ

とを恐れているのである。

このようにルーは不浄に陥りやすい性質をもっている。言葉以外にも人間の行う諸活動により，ルー

は容易に傷つき，不浄になってしまう。「彼らが清浄性を守護し清浄な供物を要求する一方で，彼らは女

性，黒、動物を体現しており，それらは本質的に不浄性と対応している」（Ortnerl978:279)。

3．ルーの病い

ルーは，人から傷つけられて機嫌を損ねると，不満を口にする代わりに，傷つけた人に病いを送りこ

む(Dollfus2003:１１)。この病いは，ルー・ナッド（klunad：ルーの病い）と呼ばれる。前節でみた，

ルーのコスモロジー特にその両義性は，病いの媒介者としてのルーの性格を裏づけている。じっさい，

ルーに関する記述のほとんどが，病いとの関連を大きく扱っている。

3.1住処を乱す人間，病いを送りこむルー

スタンによれば,敦埋文書の中のルーが登場する物語に，ルーと病いの関係がすでに示唆されている。

｢主人公が病気になり，占いをいくらやっても，病気の本体を見つけることができず，病気の謎を理解す

ることができない。そこに一人のボン教徒が登場し，薮をしらべ，占いの文句を読み，病気がどのよう

にやってきたかを説明する。最後に病人は快癒する。病気が引き起こされるのは水底の神(klu)が現れ

るか，悪魔が遍くかすることによる」（スタン1971:261)。ここでは，ルーが病いの徴のようなものとし

て扱われている。つまり，ふだんは水の底にいるルーが浮かび上がり姿を見せることが，そのまま病い

なのである。これは，後にルーが皮膚の病い，皮膚の表面に異変が生じる病いと特に結びつけられてい

くことと関係があるとみることができるだろう。

『十万のルー』になると新たに，人が家を建てたり畑を耕したりという活動がルーの住処を乱し，それ

に怒ったルーが病いを送りこむというモチーフが強調されるようになる。「作品中には，同工異曲の物語

が繰り返し出てくる。家を建てるとか，畑を耕すとかの「文明化』への仕事が大地をかき乱すので，問

題の神々（著者注：ルー）が病気を起こすのである。こうした活動のために地面が砕かれ，風景が変わっ

ていくからだ」（スタン1971:268)。ルーの住処を乱す人間と，それに怒り病いを送りこむルーというモ

チーフは，ルーの病いについての記述に必ずといっていいほど見られるものである。

トゥッチはもう少し具体的な例を挙げている。「ルーの悪意と復讐心を呼び起こすのは，石を運び去る

こと(rdoslog)，土を掘ること(sabrko)である。…これらの行為は地下世界の力の領域への破壊的侵入

を表わしているため，それを行った者にとって危険である。最初の王，Yesmonrgyalpoが最初に農業

を導入してからというもの，この不浄が人にのしかかった」（Tuccil980:201)。

このモチーフは，現代の調査によっても各地で確認されている。シェルパでは，「屋外環境のルーは，

環境汚染一ある領域で木を切ること，また特に人間の排池物で水場を汚すこと－により機嫌を損ね

る。川のなかには特に神経質なルーに守られているものもあり，そこでは身体や衣服を洗うことすら許

されない。人間の介在により汚されたルーは必ず怒り，犯人を病いに陥れる」（Ortnerl978:279)!')。



１１４社会学研究科紀要第６４号2007

3.2皮膚病，ハンセン病

スタンやトゥッチによる敦埠文書や『十万のルー』の記述中には，ルーによって送りこまれた病いが

どのようなものであるかについての記述は見つけられない。いいかえれば，ルーと特定の病いとの関係

は示唆されていない。しかしながら，ルーについての伝承の多くは，ルーが特定の病いととりわけ関係

が深いことを示唆している。

シェルパでは、「ルーはほとんどいつも，喜ばしくない目に見える身体の腐敗一ただれ，おでき，ハ

ンセン病，身体的奇形，こぶなど－の病気の原因である。失明や狂気を引き起こすこともある」(Ort‐

nerl978:279)。上チベットでも皮膚病は特にルーのせいだとされる(Bellezza2005:７６)。

これはラダックでもほぼ同じである。「竜神ルー(klu)は，柳の大木，刺のある大きな木などの根元に

住んでいる。こういう竜神の住んでいそうな木を伐るときには必ずマントラをその前に唱えなければい

けない。そうしないと竜神の怒りを買い，あとで，腫れ物やおできができる。腫れ物は竜神の障りであ

り，必ずストルマ（gtor-ma：供えもの）を作って捧げなければならない」（山田1997:576)。「ルーは

皮膚病と結びつけられている。吹き出物(…)，涙目(…)を治すには，ルーへの儀礼を行うよう助言され

る。…里者の治療のなかで，身体とくに皮膚の問題はルーのためだと言われる」（Dayl989:441)。「ラ

ダックのファエ村では犬や猫を飼わない。なぜなら犬や猫がルーのいる水源に行ってそこを汚すのを恐

れるからである。…関節痛，筋肉痛，おできは，とくにルーのせいだとされる」（Mann2002:218)。

さらに，多くの社会でそうであるように，皮膚に徴を刻む病いのなかでもハンセン病(mdze)には特

殊な意味づけがなされている。「ハンセン病はラダックでは典型的にルーのせいにされる」（Dayl989：

441)。「ローカルな見解では、ハンセン病は，土地の守護者であり地下の神であるルーの復讐であるとい

う。もし誰かが，水源の近くで衣類の洗濯をしたり身体を洗ったり，あるいは周囲に生えている木を切

り倒したりして汚すことによって泉を稔すと、汚したその人はおできや痛み，ハンセン病に苦しむこと

になる。ラダック人はそれをルー・スキョン(klu-skyon)つまりルーの呪い、ルーの怒りを引き起こし

た懲罰と呼ぶ」(Ravinal994:４８)。ここでは，病いの意味がより明確に，「呪い」「懲罰」とされている。

ラダックでハンセン病が「スティグマ」（Dollfuss2003:１４)である背景には，よく知られたこんな逸

話がある。「400年前，１６世紀に，ジャムヤン・ナムギャル('Jam-dyangs-mam-rgyal)ラダック王が，

シャム地域にあるヘミス・シュクパチャンの村に潅概用の運河(yur-ba)の建設を命じた。彼の行いは蛇

神(klu)の住居を乱した。地面に金属を打ちつけたためにルーを傷つけ、王は即座にハンセン病に躍っ

た。彼は占星術師と皿者に相談したが効果がなかった。そのころ、チベットのディグン(，Bri-gung)の僧

たちが，ルーをなだめる専門書のために広く知られていた。王は病いを癒すために，ディグンの僧

Chos-rje-ldan-ma-kun-dga，-grags-paを招いた。Chos-rje-kun-dga'はそのときカイラス山で膜想して

いた。彼はマノサロワール湖の浅瀬に行き自分が訪れることが王のためになるかどうかを決めるため

に，手を湖のなかに入れた。最初に，彼は「オム・マニ・ペメ・フム」という真言が刻まれた石碑を受

け取った。この歌はGpyan-ras-zigs（観世音菩薩）の真言，ルーの好む神であった。彼は勇気づけられ

た。僧は数日に及ぶ儀礼を行いラダック王の病いを癒した。王は礼としてディグン派の寺院を建立する

後援者となった」（Ravinal994:48-49)。

地表に現れたルーが人に傷つけられて怒ったこと，皮膚の病いを送りこんだこと，そのふたつのあい

だには「地表/皮膚」という比喰的な関係を見いだすことができるだろう。地下あるいは水底にいるはず

のルーが地表に現れ出るという異常なできごとは、皮膚の下から病いの徴が現れ出るという異常事態と



ラダックにおけるルー信仰と病い１１５

並行関係にある◎敦埋文書の中の物語で，ふだん水の底にいるルーが浮かび上がり姿を見せることがそ

のまま病いの徴とされている。これは，ルーが皮膚の表面に異変が生じる病いと特に結びつけられてい

くことと関係があるとみることができるだろう。ルーは地下の精霊であり，その精霊が境界を超えて地

上に現れ出るということはそれ自体で悪兆なのである。

3.3ルーの病いの治療

敦埋文書の中の物語には，ルーの病いに対処するための儀礼についての記述がある。「ボン教徒(…）

だけが病気の原因を発見し，糸や人形でつくった組立物を利用して病気を治すことができる」（スタン

1971:268)。「糸や人形でつくった組立物」すなわちトルマ(storma)を用いたルーの供養は，現在でも

一般的である。さらに『十万のルー」では，「住処を乱す人間と病いを送りこむルー」というモチーフ，

そして「病いを治すために．人間が住処を乱した罪を償う」というモチーフが導入されている。トゥッ

チは「十万のルー』について，驚きを込めて述べている。

特筆に値するのは，これらの宇宙伝説が新たに導入したのが，･･･罪の償いだったということであり，

またその償いというのが，文明がまさに始まろうとしていたとき，ある神話上の存在が人間に，家を

建てること，川や海に橋を渡すことを教え，それゆえルーとサダックの住処を傷つけたのだが，それ

に対するルーの怒りをなだめることを意図したものだったことである(Tuccil999:713)。

ルーを傷つけたことに対する償いのため，そしてルーの怒りをなだめるため，さまざまな儀礼的手段

がとられる。シェルパでは，「怒ったルーは，哀願者が声に出して行う謝罪と清浄な供物一バター他の

乳製品、白い旗，香一でなだめなければならない」(Ortnerl978:279)。ラダックでは，「家族のもの

に腫れ物ができたりすると，ルー（竜神）やサ・ダック（sa-bdags:土地神）が原因かもしれないと考え，

僧侶を呼んで，ルー・ストル（ルーのためのトルマ）の儀式を行った」（村人談）（山田1997:577)。先

に触れたサダック・ドンドルという儀礼もまた，ルーの怒りを鎮めるために僧により行われることがあ

る。

また，地面を掘ったり木を切ったりするときには，前もって占いを行いその日取りを決め，儀礼を

行っておくべきだとされる。「石を動かしたり地面を掘ったりするときには，その前にサング（bsang：

香をつかった浄化儀礼）に基づいた〆償いの儀礼を行う必要がある」(Tuccil980:201)。「竜神の住んで

いそうな木を伐るときには必ずマントラをその前に唱えなければいけない」（山田1997:576)。そうす

ることにより，ルーの怒りをあらかじめ抑えることができるのである。

だがもちろん，木を切ったり土を掘ったりすることそのものを控えることが最もよい方法である。「私

のムスリムのインフォーマントのなかには，彼らの宗教がそのような実践を定めているわけではないの

に，水の神の激怒を招かないように泉の近くに生えている木を切らないようにしていると認める者もい

た」（Ravinal994:４８)。「ルー・バングの中の壷には，ルーを傷つけないよう，決して鉄は入れない」

(Ｄａｙｌ９８９:１６３)。

ルーに贈罪しなだめるという方法がある一方，ルーを調伏し従わせることによって病いを治す方法も

ある。チベットにかつてたくさんいた悪霊たちを次々と調伏し従えたとして人気の高い仏教行者，パド

マサンバヴァがルーの討伐を行ったという伝承がある。「｢黒いハラ」という名で知られるルーがカシ



１１６ 社会学研究科紀要第６４号２００７

ミールのゴビンダ王を襲い，ルー・ナッドにした。薬も真言も効果がなく，パドマサンバヴァがルーを

服従させることで王の病いを治した」(Dollfuss2003:１２)。「ガルーダ姿のグル・リンポチェがルーを討

伐する儀礼を行なっていたとき，ティソン・デェツェン王はルーに同情を抱き，ルーを解放してやるよ

うにグル・リンポチェに頼んだ。結果として儀礼は行なわれず、王はその儀礼をもう一度やるようにグ

ル・リンポチェにいうことを忘れていた。それ以来ルー，LuDugpachenは後々チベットで大きな問題

を起こしうるようになった」（Namk'aRimpoch，e,Samuell993:170)。この他，伝説的な行者による

ルーの調伏物語が各地にある(Dollfus2003:１０)。

ルーの病いを治療するのに用いられる方法には，以上のようにルーに晴罪しなだめる，調伏する，傷

つける行為をやめるというものがある。こうした文脈においてみると．ラバ/ラモが治病儀礼で行う

ティブの吸い出しは一時しのぎであり、本質的なものではないということがわかる。いくらティブが吸

い出されても，ルーを傷つけることをやめルーの怒りを鎮めなければ，ティブはまた溜まってしまうは

ずだからである。ラモ/ラバは、吸い出しを行いながら，ルーが傷ついていると指摘する。重要なのはそ

の指摘のほうであり、ティブの吸い出しはその指摘にリアリティを与える補助的な手段とみることがで

きる。

4．おわりに－現代ラダックにおけるルー信仰と病い

畑を耕していると，トカゲがびっくりして飛び出してくる。気づかぬうちにルーの居場所を傷つけ壊

してしまったのだ。もう遅い，その不用意な行為はいつか自分や身近な人にかえってくるだろう。皮膚

の表面がふくらんだと思うと，中から吹き出物やおできが出てくる，あのときのルーだ。身近な生活世

界が，神話世界と重ねあわされる。宇宙に最初に現れたのはルーであり，人は後からやってきたにも関

わらず，彼らを踏みつけながらその上に家をつくり，その表面を耕して，彼らとその住処を傷つけてい

る，傷つけられたルーは必ず復讐にやってくるのだ。

『十万のルー」のこのモチーフは、多様なバリエーションを生みだしながら人々によって語られ，人々

の経験を組織してきた。チベットやラダックの乾燥した厳しい土地に生きる人々のもつ，身近な生活世

界に対する鋭敏な感性とそれを秩序づける神話的想像力は，私たちの目からみるといくぶん過敏であり

不合理であるようにみえる。しかしこれは，生活の物質的基盤を損なうと人の物質性すなわち身体も損

なわれるという論理に読み替えてみると，ごく単純で切実なテーマに過ぎない。ルーへの信仰はこの

テーマに豊かな彩りを添えている。

むしろ現代のラダックで問題となるのは，近代化による生活の変化，そして地域の軍事基地化による

汚染と破壊があまりに急激かつ圧倒的であるがために，もはやそうした感性と想像力が忘れ去られてい

るようにみえる点かもしれない。「ルーを崇拝する伝統は，自給自足のために重要である水源の（排便，

排尿，散らかしによる）汚染を防ぐ。しかしながら，多くのラダック人が農業を離れ自給自足でない仕

事を始めるにつれ、知覚されるこれらの精霊の力は減ってゆく，このことがレーやその近郊における河

川のひどい汚染を説明する助けとなるだろう」(Wiley2004:201)。ただ，レーとその近郊に１０人近く

いるラモの治療儀礼で，それぞれ１日に数十人の人々からティブが吸い出され，ルーへの信仰が促され

ている点，また、LEDeG(LadakhEcologicalDevelopmentGroup)というＮＧＯにより殺虫剤の使用

を控えることなど環境についての啓蒙活動が行われている（ノーバーグ・ホッジ2003:214-218）点な

どから，生活環境に対する感性と想像力は変化しながら受け継がれているともいえる。



ラダックにおけるルー信仰と病い１１７

これまでみたように，ルー信仰と病いとの関係は，里者が吸い出すティブとの関連だけでなく，民俗

的なコスモロジーの文脈において重層的な意味を担いながら構成されている。これまで「病い」は病者

個人，あるいは病者の家族などを含む社会の文脈において扱われてきたが，生活の基盤となる自然環境

の文脈や，それを秩序づけるコスモロジーにおける文脈まで含め，さらに広くとらえなければならない

だろう。「疾病」と「病い」の二分法を乗り越える契機がルー信仰にあるかもしれない。

注

l）ボン教版があることは確かであるものの発見されておらず，現存するのはゲルク派による校訂版である(Ｔｕｃｃｉ

ｌ９９９:７１１)。

2）五つのパターンのうちの一つでは，ルー・モ，すなわち女性のルーが無から直接に生まれたとされている(Tucci

l999:７１２)。

3）精霊の分類はさまざまであり，これに合致しないものもある。仏教における代表的な精霊の分類は，「八つのラー

とデェー」（lhasrinsdebrgyad)，すなわち，gshinrje，ｍａｍｏ，bdud，btsan，rgyalpo，klu，gnodsbyin，

ｇｚａである（Dollfus2003：１０)。

4）仏典などの文献をチベット語へ翻訳する際，ルーは，ナーガ（サンスクリット語）あるいは龍（竜）（漢語）の訳

語として用いられてきた（ex.、agarjuna：龍樹：klu-sgrib)･チベット固有の意味を犠牲にして，またナーガの

不完全な代理として，ルーという語が用いられた(1)()lllUs2003:１０)。ナーガは正確にはキングコブラを指し（鈴

木1994)，龍（竜）は中国起源の想像上の動物である。本論で明らかにしているように，ルーはそれらの影響を

受けつつも，チベット文化圏特有の意味を担い独自のコンテクストをもっている。このことはあまり着目され

ず，長いあいだ混同されてきた。

5）ネパールのシェルパ，タマンはチベット文化圏に偶するが，ルーとともにナーガという語も用いており，またそ

れを蛇とみている(Dollfuss2003:１０)画

6）他方チベットでも，豊穣を願う目的でルーへの儀礼が行われる。「アムドのラブ・コン(Rab-skong)では，

ルー・ロル(glu､rol)という夏至に関係した祭り（共同体，作物，家畜の健全さを保証するために催される）で，

ラパが司祭の役を務める。…ルー・ロルはまた，ラパにより小川で行われるルー・サング（klu-sang：水の精霊

への供物）の儀礼を含んでいる,上チベットのラバの儀礼でも，ルーへの供物は重要な部分を占める」(Bellezza

2005:２６)。「ルー・ソル」(klu-gsol)はルーをなだめる儀礼で，上チベットでは個人的そして共同体的な幸福を保

証する手段である」（Bcllezza2005:１４２)。

7）「神のための宮殿はラトであり，そこにはルー・バングのもののような壷が，もし気に入った場合そこで暮らす

ことになる神のためにあります。しかしラトには他のものも入っています｡霊的な力のための矢，それは祈祷旗

と同様に神の霊的な力を高めます◎神の魂のための槍もあります衝これら全てが宮殿にあります。これが寵しか

ないルーの家であるルー・バングと異なる点です」（村人）（Dayl989:163)。

8）ラー（神）とルーの協力関係について，デイが考察を行っている。「ルーの洞の中の壷は，偶発的な状況において

のみ交換される。新年の「黄金の石」の逸話が示唆しているのは，ルーの聖堂がより大きな櫛造，つまり家屋の

一部であることである。家屋は大規模な聖堂とみなされ,魂の木の下の腹と蓄えから構成されている。魂の水は，

上に神の聖堂が被さっている大黒柱であるとみることができる。世帯共同の「魂」は「食べ物」あるいは「身体」

に保持されており，それはすなわち貯蔵庫とルーの洞である。ラトはこの大きな構造の複製であり，身体と食物

供給の上部に神をおく。ラトと家屋は，全体として互いに互いを映しだしている。それはルーの洞が単に貯蔵品

から成っているのと対照的であるこの特定の解釈は，示唆されるだろう多くの解釈のうちのひとつに過ぎな

い。これは…神とルーの結合が肥沃さの強ﾉﾉな表現であることを示している。神とルーは個々では活動できな

い，つまり神は凍った荒れ地のなかにいて不毛であり，ルーは土の中に引きこもっている。人々は彼らのあいだ

に協力関係を起こさせ，それを通して彼らは生命をもたらし，しかし同時に生命への脅威をももたらす」（Ｄａｙ

ｌ９８９：１６３)。

9）一方，ｋチベットの女’性は，ルーの女王であるモ・ラを信仰している。「ヒチベットの女性は，ミルクとヨーグル

トをモ・ラに捧げ崇拝する。モ・ラを喜ばせることは，ルーによる病気を防ぐのに役立つと信じられている。

ルー・ヘブ(klu-thebs)（ルーが表土近くに現れると信じられているとき）のようなルーに祈るのに縁起のよい時

間に，伝統的にラマ僧がルー・ブム(klu-bum)とルー・トル(kIu-gtor)供物儀礼を行うために呼ばれるが，その



１１８社会学研究科紀要第６４号２００７

儀礼はモ・ラのためのものである。モ・ラは保護者であると考えられており，また彼らの調和はミルク生産量を

増やし群れを大きくする」（Bellezza2005:３１１f､)。

10）挙げられているルーの両義性は以下のようなものである。まず，ルーはたいてい男性とみなされているが女性で

もありうる。次に，ルーの色は，気分により，またある場合においては本質的に，白でも黒でもあるか，まだら

である（これはシェルパの諺において人間の隠喰が「白黒のもの」である点と似ている)。さらに，ルーの形象は

半人半蛇であり，これは人間が半分は動物であるという性質を指し示している。これら全ての点から，ルーが清

浄性と不浄性の両側面を体現していることを示している(Orlnerl978:279)。

11）シェルパは，ルーを家屋と炉の神としても肥っている。「ルーは土壌と水，家屋と炉の清浄性の守護者である二家

屋と炉のルーは何よりも汚れた匂い，なかでも動物性物質一肉，ミルク〆毛髪，爪，血液の付着した布など－

を家庭の炉で燃やした匂いにより機嫌を損ねる」(Ortnerl978:279)。一方ラダックでは，家屋と炉の神は，それ

ぞれファス・ラー，カム・ラーというラー（神）である。

１２）ドルフュスによれば，ラダックでは新Lk児が誕生する際，サフランで線を引き，「言葉を活さないルー」の地下世

界から出て，「言葉を話す人間」の世界に入るための儀礼が行われる(Dollfus2003:１１）

引用文献

Bellezza,』.Ｖ､,2005,Spirit-Mediums,SaredMountainsandRelatedBonTextualTraditionsinUpperTibet-

CalｌｉｎｇｄｏｗｎｔｈｅＧｏｄｓ,BrilL

Berglie,Per-Arne,１９９６，Ｓｐｉｒｉｔ－ＭｅｄｉｕｍｓａｎｄｔｈｅＥｐｉｃ－－ＲｅｍａｒｋｓｏｎＧｅｓａｒａｎｄｔｈｅＥｐｉｃＡｍｏｎｇＳｐｉｒil-Mediums

inTibetandLadakh,Ｓｈａｍａｎ(4),ｐｐ､17-26．

Ｄａｙ,Ｓ・’1989,EmbodyingSpirits:VillageOraclesandPossessionRitｕａｌｉｎＬａｄａｋｈ,Ｎｏｒｔｈｌｎｄｉａ,Ｐｈ.Ｄ・thesis，

LondonSchoolofEconomicsandPoliticalScience．

Ｄein,Ｓ､,1992,TheManagementoflllnessbyaFilipinoPsychicSureon:WestemPhysician，slmpression,ＳＯＣ、ノ

Sci”“α"ｄＭＥｄｉｃ伽9,３４(4),ｐｐ､４６１－６４．

Desjarlais,Ｒ､Ｒ,，1992,BodyandEmotion:TheAestheticsoflllnessandHealingintheNepalHimalayas，

UniversitvofPennsylvaniaPress、

Dollfus,Ｐ.,２００３，Ｄｃｑｕｅｌｑｕｅｓｈｉｓｔｏｉｒｅｓｄｅｋｌｕｅｔｄｅｂｔsan，Ｒｅｖｕｅｄ，ＥｔｕｄｅｓＴｉｂｅｔａｉｎｅｓｎｅｍｅｒｏｄｅｕｘ，ｐ､４－３９

Francke,Ａ、Ｈ､,２０００（1905)，ALowerLadakhiVersionoftheKesarSaga，NcwDelhi：AsianEducational

Service・

池田光穂，1993,「フィリピン心霊手術による病気のマネージメント｣,「メディカル・ヒューマニティ』２２号，ｐＰｌＯ
－ｌｌ・

Jaschke,Ｈ､,１９９５(1881),ATibetanEnglishDictionary,MortilalBanarsidass・

Kaplanian,Ｐ.,1985,‘‘Unes6ancedelalhamodeSabu"，inLadakh,HimalayaOccidentalEthnology,Ecology

（RecentResearchNo､２)ｅｄ.Ｃ､Dendaletche,CentrePyr6n6endeBiologieetAnthropologiesdesMontagnes，

135-47．

Ｍａｎｎ,Ｒ､Ｓ､,2002,Ｌａｄａｋｈｌｈｅｎａｎｄｎｏｗ:cultural,ecological,ａｎｄpolitical,ＮｅｗＤｅｌｈｉ：Mittal・

宮坂清，2003,「病いの表情としての異物一ラダック地方の異物の吸い出し治療」『人間と社会の探求一慶雁義塾大

学大学院社会学研究科紀要』第５７号ｐｐ,87-96.

,2006,「精霊の入るローラダックの皿者にみる遇霊と吸い出し」「アジア遊学」８４号，ｐｐ､123-33．

Norberg-Hodge,Ｈ,,1991,Ａ､cientFutures-LeamingfromLadakh,SierraClubbooks（懐かしい未来翻訳委員

会訳，２００３「ラダック懐かしい未来』山と渓谷社）

Ortner，Ｓ・’１９７８，TheWhite-BlackOnes:ＴｈｅＳｈｅｒｐａＶｉｅｗｏｆＨｕｍａｎＮａｔｕｒｅ，ＩｎＨｉｍａｌａｙａｎＡｎｔｈｒｏｐｏｌｏｇｙ、

ＪａｍｅｓFisher,ｅｄ,TheHagueMouton.ｐp､263-85．

Ｒａｖｉｎａ,Ａ・’1994,FromMixedStrainsofBarleyGrain：ＰｅｒｓｏｎａｎｄＰｌａｃｅｉｎａＬａｄａｋｈｉVillage,ＰｈＤ・thesis，

ＩｎｄｉａｎａＵｎｉｖｅｒｓｉｔｙ･

Ｒ6ncdeNebesky-Wojkowitz,1993,OraclesandDemonsofTibet,Tiwari，sPilgrimsBookllouse

Samue1,Ｇ.’1993,CivilizedShamans,SmithsonianlnstitutionPress・

Slein,Ｒ､Ａ､,1962,LaCivilizationTib6taine,Dunod（山口瑞鳳他訳，1971,『チベットの文化」岩波書店)．

鈴木正崇，1994,「神活・芸能・儀礼にみるナーガースリランカの場合｣，「日吉紀要言語・文化・コミュニケー

ション」慶雁義塾大学No.14,ｐｐ､55-98.



ラダックにおけるルー信仰と病い ｌｌ９

Ｔｕｃｃｉ,Ｇ，1980,ＴｈｅＲｅｌｉｇｉｏｎｓｏｆＴｉｂｅｔ・Berkley,UniversityofCalifomiaP1･ess．

，１９９９（1942),OntheGenealogiesoftheTibetanNobilily,InTibetanpaintedscrolls，臨川書院ｐ，
７１１－４２．

Wiley,Ａ､Ｓ､,2004,AnEcologyofHigh-Altitudelnfancy-ABioculluralPerspective､CambridgeUniversity

Press・

山田孝子，1997,「西チベット，ラダックにおける病いと治療｣，山田慶兇．栗山茂久編，『歴史の中の病と医学｣恩文

閣出版，ｐｐ､567-90.


