
Title バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって
Sub Title Butler's defense of the authority of conscience
Author 水野, 俊誠(Mizuno, Toshinari)

Publisher 慶應義塾大学倫理学研究会
Publication year 2020

Jtitle エティカ (Ethica). No.13 (2020. ) ,p.1- 25 
JaLC DOI
Abstract
Notes
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AA12362999-20200000-0

001

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


1 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 
 

 

水 野 俊 誠 
 

 

はじめに 
 

バトラーの考えでは、人間本性は三つの階層から成る体系である1。最

も下の階層には、個々の欲求、情念、情愛がある。個々の欲求、情念、情

愛とは、それぞれの対象に向かう直接的で単純な傾向である。第二の階層

には、自己愛の原理と仁愛の原理がある。自己愛とは、自分自身の幸福へ

の一般的欲望である。仁愛とは、社会の安全と善への一般的欲望である。

そして、最も上の階層には、良心あるいは反省の原理がある。良心とは、

人が自らの心情、気質、行為を識別し、それらを是認または否認する原理

である。良心は、その判断によって行為を統制する原理、人間本性の本来

の支配者である。言い換えれば、良心は、人間本性の他のすべての構成要

素を指導し統制する権威を有する。 

では、良心が権威を有するという自らの見解を、バトラーはどのよう

に擁護しているのだろうか。代表的な解釈であるダーウォルの解釈、ミラ

ーの解釈、ウェッジウッドの解釈を検討して、この問いに答えることにし

たい。 

 

第 1 節 良心の権威 
 

バトラーにおいて、良心とは何か。この問いに答える第一の手掛かり

                                                                 
 1 柘植尚則『良心の興亡』山川出版社、2016 年、参照。 



エティカ 第 13 号 

2 

は、第 2 説教の以下の一節である。 

 

あらゆる人間のうちに、反省あるいは良心という優越する原理がある。

それは、自らの外的な諸行為だけでなく、自らの心の内的な諸原理を

識別する。それは自分自身と諸原理を判断する、つまり、ある行為が

それ自体で正義である、正しい、善であると、また他の行為がそれ自

体で悪である、間違っている、不正であると決定的に宣告する。それ

は、相談も助言も受けずに厳然と努力し、行為者である自らを是認な

いし否認する。そして、それは、力ずくで抑えられなければ、より高

次でより効力のある判決を先取りし続ける。さらに、その判決は来世

において自らに賛成し自らを肯定する。S 2.8 2 

 

良心とは、外的な行為、心の内的な原理を識別し、それらについて、正・

不正、善悪の判断を行い、行為者を是認または否認する、優越する原理で

ある。そして、良心による判断は、神による審判を先取りするものである。 

上の問いに答える第二の手掛かりは、以下の一節である。 

 

人々の中には、それによって彼らが自らの諸行為を識別し、それらを

是認し、否認する反省の原理がある。我々は、明らかに、自分自身の

本性について反省するような類の被造物として構成されている。心は、

それ自身のうちを通り過ぎるもの、心の傾向、嫌悪、情念、情愛を、

しかじかの対象に関わるものとして、しかじかの程度で眺めることが

できる。そして、それらに後続する幾つかの行為を、眺めることがで

きる。この概観において、心は、一方を是認し他方を否認し、第三の

                                                                 
 2 Joseph Butler, Fifteen Sermons Preached at the Rolls Chapel and Other Writings on 

Ethics, D.McNaughton ed., Oxford University Press, 2017. 以下、同書からの引用・

参照は、S1.1（Sermon1, paragraph 1）、S P.1（2nd.ed., preface, paragraph 1）のよ

うに記す。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

3 

ものに対しては、どちらの仕方でも影響されず、完全に無差別である。

人間が自らの心、気質、行為を是認または否認する、自らのうちにあ

るこの原理は、良心である。S 1.8 

 

良心とは、自らの心の傾向、嫌悪、情念、情愛、およびそれらに後続する

行為を識別し、それらを是認または否認し、または善悪無記とする、人の

心の原理である。加えて、良心の判断は、行為の結果として生じる利益や

幸福には関わらず、それらから独立して行われる（S p.39）。 

上の問いに答える第三の手掛かりは、以下の一節である。 

 

この能力［良心：引用者］は、我々の本来の支配者となるために、す

べての下位の原理、情念、行為の動機を指示し統制するために我々の

うちに置かれた……S 2.15［引用文 A］ 

 

良心は、すべての下位の原理、情念などを統制するだけでなく、行為の動

機も指示、統制する。言い換えれば、良心は、下位の原理、情念、行為に

ついて道徳的判断を行うだけでなく、行為を動機付ける。 

まとめると、良心とは、（1）行為者の性格、心の傾向、他のすべての

諸原理、情念、情愛、およびそれらに後続する行為とその動機を識別し、

（2）それらの善悪、正・不正を、行為の結果から独立に判断し、（3）それ

らを是認または否認し、（4）行為を動機付ける原理である。留意すべき点

は、第一に、バトラーの考えでは、良心は、自己愛、仁愛などの原理を是

認または否認することによって、それらの原理が是認または否認する行為

を間接的に是認または否認するだけでなく、個々の行為を直接的に是認ま

たは否認しもすること、第二に、良心は、個々の行為の善悪、正・不正を

判断するだけでなく、善い行為あるいは正しい行為を動機付けることであ

る。 

では、良心は、人間本性においてどのような位置を占めているのであ



エティカ 第 13 号 

2 

は、第 2 説教の以下の一節である。 

 

あらゆる人間のうちに、反省あるいは良心という優越する原理がある。

それは、自らの外的な諸行為だけでなく、自らの心の内的な諸原理を

識別する。それは自分自身と諸原理を判断する、つまり、ある行為が

それ自体で正義である、正しい、善であると、また他の行為がそれ自

体で悪である、間違っている、不正であると決定的に宣告する。それ

は、相談も助言も受けずに厳然と努力し、行為者である自らを是認な

いし否認する。そして、それは、力ずくで抑えられなければ、より高

次でより効力のある判決を先取りし続ける。さらに、その判決は来世

において自らに賛成し自らを肯定する。S 2.8 2 

 

良心とは、外的な行為、心の内的な原理を識別し、それらについて、正・

不正、善悪の判断を行い、行為者を是認または否認する、優越する原理で

ある。そして、良心による判断は、神による審判を先取りするものである。 

上の問いに答える第二の手掛かりは、以下の一節である。 

 

人々の中には、それによって彼らが自らの諸行為を識別し、それらを

是認し、否認する反省の原理がある。我々は、明らかに、自分自身の

本性について反省するような類の被造物として構成されている。心は、

それ自身のうちを通り過ぎるもの、心の傾向、嫌悪、情念、情愛を、

しかじかの対象に関わるものとして、しかじかの程度で眺めることが

できる。そして、それらに後続する幾つかの行為を、眺めることがで

きる。この概観において、心は、一方を是認し他方を否認し、第三の

                                                                 
 2 Joseph Butler, Fifteen Sermons Preached at the Rolls Chapel and Other Writings on 

Ethics, D.McNaughton ed., Oxford University Press, 2017. 以下、同書からの引用・

参照は、S1.1（Sermon1, paragraph 1）、S P.1（2nd.ed., preface, paragraph 1）のよ

うに記す。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

3 

ものに対しては、どちらの仕方でも影響されず、完全に無差別である。

人間が自らの心、気質、行為を是認または否認する、自らのうちにあ

るこの原理は、良心である。S 1.8 

 

良心とは、自らの心の傾向、嫌悪、情念、情愛、およびそれらに後続する

行為を識別し、それらを是認または否認し、または善悪無記とする、人の

心の原理である。加えて、良心の判断は、行為の結果として生じる利益や

幸福には関わらず、それらから独立して行われる（S p.39）。 

上の問いに答える第三の手掛かりは、以下の一節である。 

 

この能力［良心：引用者］は、我々の本来の支配者となるために、す

べての下位の原理、情念、行為の動機を指示し統制するために我々の

うちに置かれた……S 2.15［引用文 A］ 

 

良心は、すべての下位の原理、情念などを統制するだけでなく、行為の動

機も指示、統制する。言い換えれば、良心は、下位の原理、情念、行為に

ついて道徳的判断を行うだけでなく、行為を動機付ける。 

まとめると、良心とは、（1）行為者の性格、心の傾向、他のすべての

諸原理、情念、情愛、およびそれらに後続する行為とその動機を識別し、

（2）それらの善悪、正・不正を、行為の結果から独立に判断し、（3）それ

らを是認または否認し、（4）行為を動機付ける原理である。留意すべき点

は、第一に、バトラーの考えでは、良心は、自己愛、仁愛などの原理を是

認または否認することによって、それらの原理が是認または否認する行為

を間接的に是認または否認するだけでなく、個々の行為を直接的に是認ま

たは否認しもすること、第二に、良心は、個々の行為の善悪、正・不正を

判断するだけでなく、善い行為あるいは正しい行為を動機付けることであ

る。 

では、良心は、人間本性においてどのような位置を占めているのであ



エティカ 第 13 号 

4 

ろうか。この問いに答える第一の手掛かりは、引用文 A、およびそのすぐ

後に置かれている第 2 説教の以下の一節である。 

 

それによって我々が自分自身の心、気質および行為を調べ、是認また

は否認する原理は、……あなたがこの能力即ち良心の観念を、判断、

指示、監督を含めずには形成できない限り、優越しているものとして、

つまりまさにその本性から他のすべてに対して優越性
．．．．．．．．．．．．

を明らかに要求

するものとしても考えられるべきである。S 2.14（強調は引用者） 

 

良心は、人間本性を構成する他のすべての原理、情念、行為の動機に対し

て優越する、人間本性の本来の支配者である。 

上の問いに答える第二の手掛かりは、第 2 説教の以下の一節である。 

 

この能力［良心：引用者］が他の諸原理と同様に、ある影響を持つべ

き心の原理の一つであると単に考えられてはならない。それは本性と

種類とにおいて他のすべての原理に優越し、優越するという自らの権

威を持つ能力として考えられるべきである。S 2.8 

 

良心は、強さや程度の点ではなく、本性と種類の点で他のすべての原理に

優越する。この意味で、権威を有する。 

上の問いに答える第三の手掛かりは、『説教集』序文の以下の一節であ

る。 

 

実は、我々の本性の構造そのものが求めているのは、我々が自らのす

べての行為をこの優越した能力［反省ないし良心：引用者］の前に持

ち出し、その裁決を待ち、……その権威を自らに強要し、裁決を自ら

の生活の務めとすることである。S P.25 

 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

5 

人間本性の構造そのものが、良心が権威を有することを要求している。 

以上から、良心は権威を有するという見解を、バトラーが採用してい

ることは、明らかである3。 

では、良心が権威を有するという自らの見解を、バトラーはどのよう

に擁護しているのだろうか。この点に関する代表的な解釈として、ダーウ

ォルの解釈、ミラーの解釈、ウェッジウッドの解釈がある。これらの解釈

を検討することにしたい。 

 

第 2 節 ダーウォルの解釈 
 

ダーウォルの考えでは、バトラーは、良心が権威を有するという自ら

の見解を、以下のように擁護している。即ち、行為者は、ある行為を行う

べき理由を持つためには、自らの心を自己規制する構造的秩序として維持

する能力を、持つ必要がある。ところで、良心の権威は、心の構造的秩序

を維持する要となる。それ故、行為者は、良心の権威を認めることによっ

て、自らの心を自己規制された構造的秩序として維持する能力を獲得する。

以上から、行為を行うべき理由を持つこと自体が、良心の権威を要求する、

と。 

今しがた見た議論は、カントの相互性テーゼを、その構成要素の一つ

とする一種の自律主義的内在主義であると、ダーウォルは述べている。自

律主義的内在主義とは、実践的推論（理論理性において適切に基礎付けら

れた熟慮）は、自律を実現するという、一種の内在主義である。内在主義

とは、責務は実践的推論を通して提示された決定的道徳のうちにあるとい

う見解である。カントの相互性テーゼとは、道徳と自律的行為者性とは、

                                                                 
 3 良心は権威を有するという見解を、バトラーが採用していることの他の論拠は、

S P.24, S P.26, S 2.8, S2.12, S2.13, S2.16, S3.2, S3.5 等である（柘植尚則「バトラー

の人間本性論」行安茂編『近代イギリス倫理学と宗教――バトラーとシジウィ

ック』晃洋書房、1992 年、170-203 頁、参照）。 



エティカ 第 13 号 

4 

ろうか。この問いに答える第一の手掛かりは、引用文 A、およびそのすぐ

後に置かれている第 2 説教の以下の一節である。 

 

それによって我々が自分自身の心、気質および行為を調べ、是認また

は否認する原理は、……あなたがこの能力即ち良心の観念を、判断、

指示、監督を含めずには形成できない限り、優越しているものとして、

つまりまさにその本性から他のすべてに対して優越性
．．．．．．．．．．．．

を明らかに要求

するものとしても考えられるべきである。S 2.14（強調は引用者） 

 

良心は、人間本性を構成する他のすべての原理、情念、行為の動機に対し

て優越する、人間本性の本来の支配者である。 

上の問いに答える第二の手掛かりは、第 2 説教の以下の一節である。 

 

この能力［良心：引用者］が他の諸原理と同様に、ある影響を持つべ

き心の原理の一つであると単に考えられてはならない。それは本性と

種類とにおいて他のすべての原理に優越し、優越するという自らの権

威を持つ能力として考えられるべきである。S 2.8 

 

良心は、強さや程度の点ではなく、本性と種類の点で他のすべての原理に

優越する。この意味で、権威を有する。 

上の問いに答える第三の手掛かりは、『説教集』序文の以下の一節であ

る。 

 

実は、我々の本性の構造そのものが求めているのは、我々が自らのす

べての行為をこの優越した能力［反省ないし良心：引用者］の前に持

ち出し、その裁決を待ち、……その権威を自らに強要し、裁決を自ら

の生活の務めとすることである。S P.25 

 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

5 

人間本性の構造そのものが、良心が権威を有することを要求している。 

以上から、良心は権威を有するという見解を、バトラーが採用してい

ることは、明らかである3。 

では、良心が権威を有するという自らの見解を、バトラーはどのよう

に擁護しているのだろうか。この点に関する代表的な解釈として、ダーウ

ォルの解釈、ミラーの解釈、ウェッジウッドの解釈がある。これらの解釈

を検討することにしたい。 

 

第 2 節 ダーウォルの解釈 
 

ダーウォルの考えでは、バトラーは、良心が権威を有するという自ら

の見解を、以下のように擁護している。即ち、行為者は、ある行為を行う

べき理由を持つためには、自らの心を自己規制する構造的秩序として維持

する能力を、持つ必要がある。ところで、良心の権威は、心の構造的秩序

を維持する要となる。それ故、行為者は、良心の権威を認めることによっ

て、自らの心を自己規制された構造的秩序として維持する能力を獲得する。

以上から、行為を行うべき理由を持つこと自体が、良心の権威を要求する、

と。 

今しがた見た議論は、カントの相互性テーゼを、その構成要素の一つ

とする一種の自律主義的内在主義であると、ダーウォルは述べている。自

律主義的内在主義とは、実践的推論（理論理性において適切に基礎付けら

れた熟慮）は、自律を実現するという、一種の内在主義である。内在主義

とは、責務は実践的推論を通して提示された決定的道徳のうちにあるとい

う見解である。カントの相互性テーゼとは、道徳と自律的行為者性とは、

                                                                 
 3 良心は権威を有するという見解を、バトラーが採用していることの他の論拠は、

S P.24, S P.26, S 2.8, S2.12, S2.13, S2.16, S3.2, S3.5 等である（柘植尚則「バトラー

の人間本性論」行安茂編『近代イギリス倫理学と宗教――バトラーとシジウィ

ック』晃洋書房、1992 年、170-203 頁、参照）。 



エティカ 第 13 号 

6 

互いに伴っているというものである。このテーゼの前半は、道徳が自律的

実践理性を伴うというものである。これは、道徳（的責務）が存在するた

めに成り立たなければならないこと、言い換えれば道徳（的責務）が仮に

存在するとすればどのようなものかを示す。他方、このテーゼの後半は、

実践理性が存在するというもの、および、実践理性が道徳の要求に従って

行為することを命じるというものである。これは、道徳（的責務）が事実

存在することを示す。カント的相互性テーゼに鑑みれば、先に見た、ある

行為を行うべき理由とは、（少なくとも第一義的には）道徳的な理由であ

ると考えられる。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第一の論拠として挙げているのは、

第 2 説教の以下の一節である。 

 

我々の心の幾つかの情愛と我々の生の幾つかの行為とを調べ、是認ま

たは否認する能力［良心：引用者］の、この優先権を有し自然的な至

高性は、それによって人々が自分自身にとって法――我々の本性のそ

の法への人々の一致または不一致が、彼らの行為を、最高の最も本来

的な意味で自然的なものまたは不自然なものにする法――となるもの

であるので、その能力の至高性があなたに対してさらに説明されるこ

とが適切である。S 2.9 

 

良心の至高性（権威）を認めることによって、良心は、人々が自己にとっ

て法となる能力となる。この法に対する彼らの一致または不一致は、彼ら

の行為を自然的なものまたは不自然なものにする。そして、ダーウォルの

考えでは、人がある行為を自然的なものであると見なすことは、その行為

を行うべき理由を持つことに他ならない。以上から、人は、良心の権威を

認めることによって、自然な行為を行うことができる、言い換えれば、行

為を行うべき理由を持つことができると言える。裏を返せば、行為すべき

理由を持つことは、良心の権威を認めることを要求する。ところで、人は、

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

7 

行為すべき理由を持つ。それ故、良心は権威を有さなければならない。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第二の論拠として挙げているのは、

第 2 説教の以下の一節である。 

 

良心のこの自然的至高性のようなものはまったく存在せず、一方の内

的原理と他方の内的原理との間に設けられるべき区別は、強さの区別

以外には存在しないと想定しよう。そして、その結果はどうなるかを

見ることにしよう。S 2.16 

 

良心の至高性（権威）が存在しないことと、原理どうしの間には強さの区

別だけが存在し、本性あるいは種類の区別は存在しないこととを、バトラ

ーは等価なものと見なしている。そして、良心の権威が存在しないと、バ

トラーは仮定する。続けて以下のように述べている。 

 

ある人が親殺しの罪を犯したと、そのような行為に伴いうるあらゆる

残酷な状況とともに想定しよう。この行為は、それの差し当たり最も

強い原理の結果として行われる。そして、内的原理の間に強さの違い

以外のいかなる違いも存在しないならば、その強さが与えられれば、

あなたは人間の本性全体を――それがこの問題に関わる限り――手に

入れる。その行為は、その原理が現実にそうである強さの程度である

ことによって、明らかにその原理に対応する。それ故、その行為は、

人間の本性全体に対応する。その行為とその本性全体とを比較する時、

両者の間に不均衡は生じず、不適合は現れない。このように、父親殺

しと人間本性とは、その同じ人間本性と子としての義務の行為とが対

応するのと同じように、互いに対応する。内的原理の間に強さの違い

以外のいかなる違いも存在しないとすれば、そのような被造物の行為

として考えられた、これら二つの行為の間に、我々はいかなる区別も

設けることはできない。だが、我々は最も冷静な時に、両者を同じよ



エティカ 第 13 号 

6 

互いに伴っているというものである。このテーゼの前半は、道徳が自律的

実践理性を伴うというものである。これは、道徳（的責務）が存在するた

めに成り立たなければならないこと、言い換えれば道徳（的責務）が仮に

存在するとすればどのようなものかを示す。他方、このテーゼの後半は、

実践理性が存在するというもの、および、実践理性が道徳の要求に従って

行為することを命じるというものである。これは、道徳（的責務）が事実

存在することを示す。カント的相互性テーゼに鑑みれば、先に見た、ある

行為を行うべき理由とは、（少なくとも第一義的には）道徳的な理由であ

ると考えられる。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第一の論拠として挙げているのは、

第 2 説教の以下の一節である。 

 

我々の心の幾つかの情愛と我々の生の幾つかの行為とを調べ、是認ま

たは否認する能力［良心：引用者］の、この優先権を有し自然的な至

高性は、それによって人々が自分自身にとって法――我々の本性のそ

の法への人々の一致または不一致が、彼らの行為を、最高の最も本来

的な意味で自然的なものまたは不自然なものにする法――となるもの

であるので、その能力の至高性があなたに対してさらに説明されるこ

とが適切である。S 2.9 

 

良心の至高性（権威）を認めることによって、良心は、人々が自己にとっ

て法となる能力となる。この法に対する彼らの一致または不一致は、彼ら

の行為を自然的なものまたは不自然なものにする。そして、ダーウォルの

考えでは、人がある行為を自然的なものであると見なすことは、その行為

を行うべき理由を持つことに他ならない。以上から、人は、良心の権威を

認めることによって、自然な行為を行うことができる、言い換えれば、行

為を行うべき理由を持つことができると言える。裏を返せば、行為すべき

理由を持つことは、良心の権威を認めることを要求する。ところで、人は、

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

7 

行為すべき理由を持つ。それ故、良心は権威を有さなければならない。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第二の論拠として挙げているのは、

第 2 説教の以下の一節である。 

 

良心のこの自然的至高性のようなものはまったく存在せず、一方の内

的原理と他方の内的原理との間に設けられるべき区別は、強さの区別

以外には存在しないと想定しよう。そして、その結果はどうなるかを

見ることにしよう。S 2.16 

 

良心の至高性（権威）が存在しないことと、原理どうしの間には強さの区

別だけが存在し、本性あるいは種類の区別は存在しないこととを、バトラ

ーは等価なものと見なしている。そして、良心の権威が存在しないと、バ

トラーは仮定する。続けて以下のように述べている。 

 

ある人が親殺しの罪を犯したと、そのような行為に伴いうるあらゆる

残酷な状況とともに想定しよう。この行為は、それの差し当たり最も

強い原理の結果として行われる。そして、内的原理の間に強さの違い

以外のいかなる違いも存在しないならば、その強さが与えられれば、

あなたは人間の本性全体を――それがこの問題に関わる限り――手に

入れる。その行為は、その原理が現実にそうである強さの程度である

ことによって、明らかにその原理に対応する。それ故、その行為は、

人間の本性全体に対応する。その行為とその本性全体とを比較する時、

両者の間に不均衡は生じず、不適合は現れない。このように、父親殺

しと人間本性とは、その同じ人間本性と子としての義務の行為とが対

応するのと同じように、互いに対応する。内的原理の間に強さの違い

以外のいかなる違いも存在しないとすれば、そのような被造物の行為

として考えられた、これら二つの行為の間に、我々はいかなる区別も

設けることはできない。だが、我々は最も冷静な時に、両者を同じよ



エティカ 第 13 号 

8 

うに是認または否認しなければならない。このことよりも大きな不合

理に至るものはない。S 2.17 

 

親を殺すべきでない理由があると我々が考えないとすれば、あらゆるケー

スで一律には親殺しを否認することができない。そして、諸原理の間に相

対的な強さ以外の違い即ち本性あるいは種類の違いがないとすれば、親を

殺すべきでない理由はない。それ故、諸原理の間に本性あるいは種類の違

いがないとすれば、我々は、あらゆるケースで一律には親殺しを否認する

ことができない。ところで、先に見た仮定により、諸原理の間に本性ある

いは種類の違いが存在することは、良心の権威が存在することと等価であ

る。だとすれば、良心の権威が存在しないとすれば、あらゆるケースで一

律には親殺しを否認することができない。この結果は不合理である。この

不合理な結果を回避するためには、良心の権威は存在しなければならない。

要約すると、親を殺すべきでない理由を持つためには、諸原理の間に本性

あるいは種類の違いが存在しなければならず、従ってまた良心の権威が存

在しなければならない。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第三の論拠として挙げているのは、

『説教集』序文の以下の一節である（序文第 25 段落の一節は、その一部を

第 1 節で見たが、重要なので再び引用する）。 

 

行為の原理の一つ、良心あるいは反省は、人間の本性のうちに共にあ

る残りのすべてのものと比べて、明らかにそれらすべてに対する権威

のしるしを帯びている。そして、それらの満足を許すか禁じる、それ

らすべてに対する絶対的支配を要求する。というのは、反省による否

認は、それ自体で、単なる傾向より明らかに優越する原理であるから

である。結論として、人間本性のこの優越する原理または部分に対し

て、他の部分に対してより多くのものを許さないこと、その優越する

原理または部分に、ある人がたまたま置かれる気質と状況からそれの

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

9 

順番がたまたま来る時に、残余のものと共通して機会的にのみ支配さ

せ指導させること、これは、人間の構造に一致して行為することでは

ない。誰も、その優越する原理に、それに相応しい絶対的な権威を認

めないならば、自らの本性の構造に一致して行為すると、言われるこ

ともできない。S P. 24 

 

実は、我々の本性の構造そのものが求めているのは、我々が自らの行

為の総体をこの優越する能力［反省あるいは良心：引用者］の前にも

たらし、その裁決を待ち、自分自身に対してその権威を強要し、この

能力に従うことが道徳的行為者の任務の全体で絶対的にあるのと同じ

ように、それに従うことを自らの生の任務とすることである。S P. 25 

 

良心に絶対的な権威を認めることによって、人は人間本性に一致して行為

することができる。人間本性に一致して行為する時、人は、自分自身にと

って法である。言い換えれば、自律的な道徳的行為者となる。自律的な道

徳的行為者だけが、行為すべき理由を持つ。他方、良心が権威を持たず、

他の原理と同じように、たまたま最も強い時にだけ行為を支配するのであ

れば、人は人間本性に一致して行為することはできない。人間本性に一致

して行為しない時、人は、自分自身にとって法であることができない。言

い換えれば、他律的な人になる。他律的な人は、行為すべき理由を持たな

い。以上から、人は、行為すべき理由を持つためには、良心の権威を認め

なければならないと言える。 

 

第 3 節 ミラーの解釈 
 

ミラーの考えでは、バトラーの思想に暗に含まれているのは、以下の

テーゼである。即ち、事物ｘの特徴ｃがφすることのために適合されてい

るのは、（1）ｃがφすることに資し、かつ（2）ｘがｃを持つことが、ｃ



エティカ 第 13 号 

8 

うに是認または否認しなければならない。このことよりも大きな不合

理に至るものはない。S 2.17 

 

親を殺すべきでない理由があると我々が考えないとすれば、あらゆるケー

スで一律には親殺しを否認することができない。そして、諸原理の間に相

対的な強さ以外の違い即ち本性あるいは種類の違いがないとすれば、親を

殺すべきでない理由はない。それ故、諸原理の間に本性あるいは種類の違

いがないとすれば、我々は、あらゆるケースで一律には親殺しを否認する

ことができない。ところで、先に見た仮定により、諸原理の間に本性ある

いは種類の違いが存在することは、良心の権威が存在することと等価であ

る。だとすれば、良心の権威が存在しないとすれば、あらゆるケースで一

律には親殺しを否認することができない。この結果は不合理である。この

不合理な結果を回避するためには、良心の権威は存在しなければならない。

要約すると、親を殺すべきでない理由を持つためには、諸原理の間に本性

あるいは種類の違いが存在しなければならず、従ってまた良心の権威が存

在しなければならない。 

ダーウォルが自らの解釈を支持する第三の論拠として挙げているのは、

『説教集』序文の以下の一節である（序文第 25 段落の一節は、その一部を

第 1 節で見たが、重要なので再び引用する）。 

 

行為の原理の一つ、良心あるいは反省は、人間の本性のうちに共にあ

る残りのすべてのものと比べて、明らかにそれらすべてに対する権威

のしるしを帯びている。そして、それらの満足を許すか禁じる、それ

らすべてに対する絶対的支配を要求する。というのは、反省による否

認は、それ自体で、単なる傾向より明らかに優越する原理であるから

である。結論として、人間本性のこの優越する原理または部分に対し

て、他の部分に対してより多くのものを許さないこと、その優越する

原理または部分に、ある人がたまたま置かれる気質と状況からそれの

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

9 

順番がたまたま来る時に、残余のものと共通して機会的にのみ支配さ

せ指導させること、これは、人間の構造に一致して行為することでは

ない。誰も、その優越する原理に、それに相応しい絶対的な権威を認

めないならば、自らの本性の構造に一致して行為すると、言われるこ

ともできない。S P. 24 

 

実は、我々の本性の構造そのものが求めているのは、我々が自らの行

為の総体をこの優越する能力［反省あるいは良心：引用者］の前にも

たらし、その裁決を待ち、自分自身に対してその権威を強要し、この

能力に従うことが道徳的行為者の任務の全体で絶対的にあるのと同じ

ように、それに従うことを自らの生の任務とすることである。S P. 25 

 

良心に絶対的な権威を認めることによって、人は人間本性に一致して行為

することができる。人間本性に一致して行為する時、人は、自分自身にと

って法である。言い換えれば、自律的な道徳的行為者となる。自律的な道

徳的行為者だけが、行為すべき理由を持つ。他方、良心が権威を持たず、

他の原理と同じように、たまたま最も強い時にだけ行為を支配するのであ

れば、人は人間本性に一致して行為することはできない。人間本性に一致

して行為しない時、人は、自分自身にとって法であることができない。言

い換えれば、他律的な人になる。他律的な人は、行為すべき理由を持たな

い。以上から、人は、行為すべき理由を持つためには、良心の権威を認め

なければならないと言える。 

 

第 3 節 ミラーの解釈 
 

ミラーの考えでは、バトラーの思想に暗に含まれているのは、以下の

テーゼである。即ち、事物ｘの特徴ｃがφすることのために適合されてい

るのは、（1）ｃがφすることに資し、かつ（2）ｘがｃを持つことが、ｃ



エティカ 第 13 号 

10 

がφすることに資するという事実の観点から説明される場合のみである。

ミラーは、このテーゼを、適合（adaptation）の核心的概念と呼ぶ。事物

ｘが特徴ｃを持つことは、事物ｘがφするために計画されているという説

明的枠組みによって、適合の概念は、補完される必要がある。上の（2）

および説明的枠組みは、知的な計画とその計画を立てた作者への指示を、

その構成要素の一部とする。例えば、ナイフの鋭さが切るために適合され

ているのは、ナイフの鋭さが切ることに資するという事実、および、ナイ

フが切るために計画されつくられているという事実（説明的枠組み）によ

って説明される場合のみである。他方、浸食によって自然に形成された鋭

い縁を持つ石は、切ることに資するので、上の（1）を満たす。しかしな

がら、石の鋭さは、石が切るために計画されつくられているという事実に

よって説明されない。だとすれば、上の（2）を満たさない。以上から、

石の鋭さは、切るために適合していないと言える。 

バトラーは、適合の概念および説明的枠組みを、人間本性に適用して

いる。具体的に言えば、バトラーの考えでは、人間本性の特徴ｃが徳に適

合されているのは、特徴ｃが徳に資するという事実、および、神が人間本

性を徳のために計画したという事実（説明的枠組み）によって説明される

場合のみである。 

今しがた見た人間本性に関する適合の概念および説明的枠組みを援用

して、バトラーは、良心の権威を、次のように擁護している。即ち、人間

本性は、良心が権威を持つという特性を有する。この特性は、人間本性が

良心の命令に従うために資する。ところで、良心は行為の善悪を判断し、

善い行為を動機付ける。それ故、良心の命令に従うことは、徳（善い行為

を行う性向）に資する。加えて、神は、善でありうるように人間を創造し

た。言い換えれば、人間本性を徳のために計画した。以上に鑑みれば、良

心が権威を持つという、人間本性の特性は、それが徳のために資するとい

う事実、および、人間本性が徳のために神によって計画されているという

事実（説明的枠組み）によって説明される。若干敷衍して言えば、バトラ

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

11 

ーは、神が、善でありうるように人間を創造したという、神の計画に関す

る一般的な前提に依拠して、人間本性の事実から、良心の権威を擁護して

いる4。 

バトラーは人間本性に関する適合の概念を採用しているという見解を

支持する論拠として、ミラーが挙げているのは、『説教集』序文の以下の

一節である。 

 

体系は、幾つかの部分から成る一あるいは一つの全体であるが、あ

なたが一つの全体の観念の中に、それらの諸部分が互いに対して持

つ関係と観点を含めるのでなければ、幾つかの部分は、一つの全体

として考察されたとしても、全体の観念を完成しない。……そして

すべての個々の自然的事物と人工的事物は、それ自体の外部にそれ

自身を越えて、ある用途または目的のためにあるので、人は、体系

の観念の中にすでにもたらされたものに、その体系がこの一つまた

は複数の目的に資することを、付け加えるだろう。 S P.14［引用文 B］ 

 

体系とは、幾つかの部分とそれらの部分どうしの関係とから成る一つの全

体であり、それ自身を越えた一つまたは複数の目的に資するものである。

あらゆる個々の自然的事物と人工的事物は、体系を成す。バトラーは、人

工的事物の例として時計を取り上げて、次のように述べている。時計は、

一つの体系を成す。この体系は、幾つかの部分とそれらの部分どうしの関 

 
                                                                 
 4 Cf. Millar, Alan, “Butler on God and Human Nature”, in C. Cunliffe ed., Joseph Butler’s 

Moral and Religious Thought: Tercentenary Essays, Clarendon Press, 1992, 293-315. 
Millar, Alan, “Reply to Briton”, Philosophical Quarterly 42, 1992, 486-491. バトラー

は、神学的前提に依拠して良心の権威を擁護しているという解釈を採る他の論

者として、ペネルハム、マクノートン等がいる（Cf. Penelhum, Terence, Butler, 
Routledge & Kegan Paul, 1985, McNaughton, David, “Butler’s Ethics”, in R. Crisp ed., 
Oxford Handbook of the History of Ethics, Oxford University Press, 2013, 377-388）。 



エティカ 第 13 号 

10 

がφすることに資するという事実の観点から説明される場合のみである。

ミラーは、このテーゼを、適合（adaptation）の核心的概念と呼ぶ。事物

ｘが特徴ｃを持つことは、事物ｘがφするために計画されているという説

明的枠組みによって、適合の概念は、補完される必要がある。上の（2）

および説明的枠組みは、知的な計画とその計画を立てた作者への指示を、

その構成要素の一部とする。例えば、ナイフの鋭さが切るために適合され

ているのは、ナイフの鋭さが切ることに資するという事実、および、ナイ

フが切るために計画されつくられているという事実（説明的枠組み）によ

って説明される場合のみである。他方、浸食によって自然に形成された鋭

い縁を持つ石は、切ることに資するので、上の（1）を満たす。しかしな

がら、石の鋭さは、石が切るために計画されつくられているという事実に

よって説明されない。だとすれば、上の（2）を満たさない。以上から、

石の鋭さは、切るために適合していないと言える。 

バトラーは、適合の概念および説明的枠組みを、人間本性に適用して

いる。具体的に言えば、バトラーの考えでは、人間本性の特徴ｃが徳に適

合されているのは、特徴ｃが徳に資するという事実、および、神が人間本

性を徳のために計画したという事実（説明的枠組み）によって説明される

場合のみである。 

今しがた見た人間本性に関する適合の概念および説明的枠組みを援用

して、バトラーは、良心の権威を、次のように擁護している。即ち、人間

本性は、良心が権威を持つという特性を有する。この特性は、人間本性が

良心の命令に従うために資する。ところで、良心は行為の善悪を判断し、

善い行為を動機付ける。それ故、良心の命令に従うことは、徳（善い行為

を行う性向）に資する。加えて、神は、善でありうるように人間を創造し

た。言い換えれば、人間本性を徳のために計画した。以上に鑑みれば、良

心が権威を持つという、人間本性の特性は、それが徳のために資するとい

う事実、および、人間本性が徳のために神によって計画されているという

事実（説明的枠組み）によって説明される。若干敷衍して言えば、バトラ

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

11 

ーは、神が、善でありうるように人間を創造したという、神の計画に関す

る一般的な前提に依拠して、人間本性の事実から、良心の権威を擁護して

いる4。 

バトラーは人間本性に関する適合の概念を採用しているという見解を

支持する論拠として、ミラーが挙げているのは、『説教集』序文の以下の

一節である。 

 

体系は、幾つかの部分から成る一あるいは一つの全体であるが、あ

なたが一つの全体の観念の中に、それらの諸部分が互いに対して持

つ関係と観点を含めるのでなければ、幾つかの部分は、一つの全体

として考察されたとしても、全体の観念を完成しない。……そして

すべての個々の自然的事物と人工的事物は、それ自体の外部にそれ

自身を越えて、ある用途または目的のためにあるので、人は、体系

の観念の中にすでにもたらされたものに、その体系がこの一つまた

は複数の目的に資することを、付け加えるだろう。 S P.14［引用文 B］ 

 

体系とは、幾つかの部分とそれらの部分どうしの関係とから成る一つの全

体であり、それ自身を越えた一つまたは複数の目的に資するものである。

あらゆる個々の自然的事物と人工的事物は、体系を成す。バトラーは、人

工的事物の例として時計を取り上げて、次のように述べている。時計は、

一つの体系を成す。この体系は、幾つかの部分とそれらの部分どうしの関 

 
                                                                 
 4 Cf. Millar, Alan, “Butler on God and Human Nature”, in C. Cunliffe ed., Joseph Butler’s 

Moral and Religious Thought: Tercentenary Essays, Clarendon Press, 1992, 293-315. 
Millar, Alan, “Reply to Briton”, Philosophical Quarterly 42, 1992, 486-491. バトラー

は、神学的前提に依拠して良心の権威を擁護しているという解釈を採る他の論

者として、ペネルハム、マクノートン等がいる（Cf. Penelhum, Terence, Butler, 
Routledge & Kegan Paul, 1985, McNaughton, David, “Butler’s Ethics”, in R. Crisp ed., 
Oxford Handbook of the History of Ethics, Oxford University Press, 2013, 377-388）。 



エティカ 第 13 号 

12 

係とから成り、時刻を示すという、この体系の外部にある目的に資する。

若干敷衍して言えば、時計の部分どうしが特定の関係を持つという事実は、

それらの部分どうしが特定の関係を持つという特性が時刻を示すという目

的のために資するという事実、および時計は時刻を示すという目的のため

に設計されているという事実（説明的枠組み）によって説明される。 

続けて、バトラーは、自然的事物の例として人間本性を取り上げて、

以下のように述べている。 

 

人間の内的枠組みに関しても、同様である。我々の内的本性の幾つか

の部分としてのみ考察された、欲望、情念、情愛、反省の原理は、こ

の本性の体系あるいは構造の観念を、我々にまったく与えない。とい

うのは、構造はまだ考慮されていない何か、――即ちこれらの幾つか

の部分が互いに対して持ち、その主要なものは反省または良心の権威

である関係――によって形成されるからである。我々が人間本性の体

系あるいは構造の観念を手に入れるのは、その内的枠組みにおける幾

つかの欲望と情念が互いに対して持つ関係、とりわけ反省あるいは良
．

心の至高性
．．．．．

を考察することからである。そして、その観念自体から、

我々のこの本性即ち構造が徳に適合されていることは、――時計の観

念から、その本性即ち構造あるいは体系が時間を測るために適合され

ているように思われるのと同じように、――確実に思われるだろう。

S P.15（強調は引用者）［引用文 C］ 

 

時計と同じように、人間本性は、一つの体系を成す。この体系は、良心、

自己愛、仁愛、個々の情念といった諸部分とそれらの部分どうしの関係と

から成り、徳という目的に資する。若干敷衍して言えば、人間本性の部分

どうしが特定の関係――とりわけ良心の至高性という関係――を持つとい

う事実は、それらの部分どうしが特定の関係を持つという特性が徳という

目的のために資するという事実によって説明される。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

13 

次に、神は、善でありうるように人間本性を創造したという事実、言

い換えれば人間本性を徳のために計画したという事実（説明的枠組み）を、

バトラーが採用しているという自らの解釈を支持する論拠としてミラーが

挙げているのは、第 6 説教の以下の一節である。 

 

自然的世界と精神的世界との間には、我々がふだん気付くよりもずっ

と正確な対応がある。人間の内的枠組みは、人間が置かれている外的

状態と生の状況とに、固有な仕方で対応する。これは、シラの息子の

一般的な観察の個々の例である。「すべてのものは、互いに対して二

重である。そして、神は不完全なものを何も持たなかった」。（『聖書』

xlii.24.：原注）S 6.1［引用文 D］ 

 

神は、自然的世界と精神的世界との間に正確な対応があるように、両者を

創造したと、バトラーは明言している。ところで、自然的世界と精神的世

界との間に対応がなければ、人間は、道徳的に善であることができない。

裏を返せば、自然的世界と精神的世界との間に対応があるならば、人間は、

道徳的に善であることができる。以上から、神は善でありうるように人間

を創造したと言える。 

 

第 4 節 ウェッジウッドの解釈 
 

ウェッジウッドの考えでは、バトラーは、体系の目的論的概念を採用

している。体系の目的論的概念とは、ある体系が働く正しい仕方あるいは

適切な仕方（即ちその体系の目的）があること、および、その体系が正し

くあるいは適切に働く性向を有することは、その体系の振る舞いを統制す

る基本原理だということである。バトラーは、体系の目的論的概念を、人

間本性に適用している。言い換えれば、バトラーの考えでは、人間本性は

体系を成し、その目的は、人が正しい生あるいは適切な生を送ることであ



エティカ 第 13 号 

12 

係とから成り、時刻を示すという、この体系の外部にある目的に資する。

若干敷衍して言えば、時計の部分どうしが特定の関係を持つという事実は、

それらの部分どうしが特定の関係を持つという特性が時刻を示すという目

的のために資するという事実、および時計は時刻を示すという目的のため

に設計されているという事実（説明的枠組み）によって説明される。 

続けて、バトラーは、自然的事物の例として人間本性を取り上げて、

以下のように述べている。 

 

人間の内的枠組みに関しても、同様である。我々の内的本性の幾つか

の部分としてのみ考察された、欲望、情念、情愛、反省の原理は、こ

の本性の体系あるいは構造の観念を、我々にまったく与えない。とい

うのは、構造はまだ考慮されていない何か、――即ちこれらの幾つか

の部分が互いに対して持ち、その主要なものは反省または良心の権威

である関係――によって形成されるからである。我々が人間本性の体

系あるいは構造の観念を手に入れるのは、その内的枠組みにおける幾

つかの欲望と情念が互いに対して持つ関係、とりわけ反省あるいは良
．

心の至高性
．．．．．

を考察することからである。そして、その観念自体から、

我々のこの本性即ち構造が徳に適合されていることは、――時計の観

念から、その本性即ち構造あるいは体系が時間を測るために適合され

ているように思われるのと同じように、――確実に思われるだろう。

S P.15（強調は引用者）［引用文 C］ 

 

時計と同じように、人間本性は、一つの体系を成す。この体系は、良心、

自己愛、仁愛、個々の情念といった諸部分とそれらの部分どうしの関係と

から成り、徳という目的に資する。若干敷衍して言えば、人間本性の部分

どうしが特定の関係――とりわけ良心の至高性という関係――を持つとい

う事実は、それらの部分どうしが特定の関係を持つという特性が徳という

目的のために資するという事実によって説明される。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

13 

次に、神は、善でありうるように人間本性を創造したという事実、言

い換えれば人間本性を徳のために計画したという事実（説明的枠組み）を、

バトラーが採用しているという自らの解釈を支持する論拠としてミラーが

挙げているのは、第 6 説教の以下の一節である。 

 

自然的世界と精神的世界との間には、我々がふだん気付くよりもずっ

と正確な対応がある。人間の内的枠組みは、人間が置かれている外的

状態と生の状況とに、固有な仕方で対応する。これは、シラの息子の

一般的な観察の個々の例である。「すべてのものは、互いに対して二

重である。そして、神は不完全なものを何も持たなかった」。（『聖書』

xlii.24.：原注）S 6.1［引用文 D］ 

 

神は、自然的世界と精神的世界との間に正確な対応があるように、両者を

創造したと、バトラーは明言している。ところで、自然的世界と精神的世

界との間に対応がなければ、人間は、道徳的に善であることができない。

裏を返せば、自然的世界と精神的世界との間に対応があるならば、人間は、

道徳的に善であることができる。以上から、神は善でありうるように人間

を創造したと言える。 

 

第 4 節 ウェッジウッドの解釈 
 

ウェッジウッドの考えでは、バトラーは、体系の目的論的概念を採用

している。体系の目的論的概念とは、ある体系が働く正しい仕方あるいは

適切な仕方（即ちその体系の目的）があること、および、その体系が正し

くあるいは適切に働く性向を有することは、その体系の振る舞いを統制す

る基本原理だということである。バトラーは、体系の目的論的概念を、人

間本性に適用している。言い換えれば、バトラーの考えでは、人間本性は

体系を成し、その目的は、人が正しい生あるいは適切な生を送ることであ



エティカ 第 13 号 

14 

る。正しい生あるいは適切な生は、有徳に生きることを、その構成要素の

一部とする5。 

バトラーが人間本性の目的論的概念を採用しているという見解を支持

する第一の論拠として、ウェッジウッドが挙げているのは、先に見た『説

教集』序文の以下の一節（引用文 B、C）である。時計は、諸部分と部分

どうしの関係とからなる体系である。この体系を調べると、その目的は時

刻を示すことであると分かる。同様に、人間本性という体系を調べると、

その目的は徳の実践であると分かる。これは、人間本性に関する目的論的

概念を、まさに述べたものである。 

上の見解を支持する第二の論拠は、第 2 説教の以下の一節である。 

 

外的感覚が、それらによって認識できる物事の証明のために依拠され

るのと同じように、人間の本性の調査から示された徳の責務と、人間

本性の調査から強要された徳の実践への動機は、各人の心と自然的良

心への依拠として考えられるべきである。……人は、視覚の実験から

帰納された光学の真理について疑うことができないのと同じくらい、

自分の眼が見るために自分に与えられたのかどうかを疑うことができ

ない。そして、恥辱という内的感情を認めれば、人は、自らの眼が自

らの歩みを導くために与えられたのかどうかを疑うことができないの

と同じくらい、恥辱という内的感情が、恥ずかしい行為を自分が行う

ことを防ぐために与えられたのかどうかを、疑うことができない。S 2.1 

 
                                                                 
 5 Cf. Wedgwood, Ralph, “Butler on Virtue, Self-interest, and Human Nature”, in P. 

Bloomfield ed. Morality and Self-interest, Oxford University Press, 2008, 177-204. 体
系の目的論的概念は、体系の目的を設定した作者を、その構成要素の一つとす

るように見える。しかしながら、アリストテレスやストア派の目的論的概念の

ように、作者をその構成要素の一つとしない目的論的概念もありうる。以上に

鑑みれば、体系の目的論的概念は、ミラーの解釈における適合の概念とは異な

ると言える。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

15 

眼を調べれば、眼の目的が見ることであることは、明らかである。同じよ

うに、恥辱という内的感情を調べれば、その感情の目的は、恥ずかしい行

為の遂行を防ぐことであると分かる。さらに、人間本性の全体を調べれば、

人間本性は体系を成し、その目的は有徳に生きることであると分かる。こ

れは、人間本性の目的論的概念をまさに述べたものである。 

次に、バトラーは、人間本性の目的論的概念に基づいて、良心が権威

を有するという自らの見解を擁護している。言い換えれば、バトラーは、

神学的前提なしに、人間本性の観察だけから、良心が権威を有するという

自らの見解を擁護している6。 

上の解釈を支持する第一の論拠として、ウェッジウッドが挙げている

のは、第 2 説教の以下の一節である。即ち、人が正しいあるいは適切な生

を送る時、人間本性のすべての要素は、次のような階層構造を成す。即ち、

個々の情念は、自己愛によって指導され規制される。そして、個々の情念

と自己愛とは、良心によって指導され規制される。だとすれば、良心は、

個々の情念および自己愛よりも優越する原理である。言い換えれば、権威

を有する（S 2.10-17）。 

上の解釈を支持する第二の論拠として、ウェッジウッドが挙げている

のは、第 2 説教の以下の一節である（その一部を第 1 節で見たが、重要な

ので再び引用する）。 

 

 

 

                                                                 
 6 バトラーは、神学的前提なしに、人間本性の観察だけから、良心が権威を有す

るという自らの見解を擁護しているという解釈を採る他の論者として、ブラウ

ンシー、ブリントン等がいる（Cf. Brownsey, P.F., “Butler’s Argument for the 
Natural Authority of Conscience”, British Journal of the History of Philosophy  3, 1995, 
57-68, Brinton, Alan, “ ‘Following Nature’ in Butler’s Sermons: Reply to Millar”, 
Philosophical Quartely 41, 1991, 325-332）。 



エティカ 第 13 号 

14 

る。正しい生あるいは適切な生は、有徳に生きることを、その構成要素の

一部とする5。 

バトラーが人間本性の目的論的概念を採用しているという見解を支持

する第一の論拠として、ウェッジウッドが挙げているのは、先に見た『説

教集』序文の以下の一節（引用文 B、C）である。時計は、諸部分と部分

どうしの関係とからなる体系である。この体系を調べると、その目的は時

刻を示すことであると分かる。同様に、人間本性という体系を調べると、

その目的は徳の実践であると分かる。これは、人間本性に関する目的論的

概念を、まさに述べたものである。 

上の見解を支持する第二の論拠は、第 2 説教の以下の一節である。 

 

外的感覚が、それらによって認識できる物事の証明のために依拠され

るのと同じように、人間の本性の調査から示された徳の責務と、人間

本性の調査から強要された徳の実践への動機は、各人の心と自然的良

心への依拠として考えられるべきである。……人は、視覚の実験から

帰納された光学の真理について疑うことができないのと同じくらい、

自分の眼が見るために自分に与えられたのかどうかを疑うことができ

ない。そして、恥辱という内的感情を認めれば、人は、自らの眼が自

らの歩みを導くために与えられたのかどうかを疑うことができないの

と同じくらい、恥辱という内的感情が、恥ずかしい行為を自分が行う

ことを防ぐために与えられたのかどうかを、疑うことができない。S 2.1 

 
                                                                 
 5 Cf. Wedgwood, Ralph, “Butler on Virtue, Self-interest, and Human Nature”, in P. 

Bloomfield ed. Morality and Self-interest, Oxford University Press, 2008, 177-204. 体
系の目的論的概念は、体系の目的を設定した作者を、その構成要素の一つとす

るように見える。しかしながら、アリストテレスやストア派の目的論的概念の

ように、作者をその構成要素の一つとしない目的論的概念もありうる。以上に

鑑みれば、体系の目的論的概念は、ミラーの解釈における適合の概念とは異な

ると言える。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

15 

眼を調べれば、眼の目的が見ることであることは、明らかである。同じよ

うに、恥辱という内的感情を調べれば、その感情の目的は、恥ずかしい行

為の遂行を防ぐことであると分かる。さらに、人間本性の全体を調べれば、

人間本性は体系を成し、その目的は有徳に生きることであると分かる。こ

れは、人間本性の目的論的概念をまさに述べたものである。 

次に、バトラーは、人間本性の目的論的概念に基づいて、良心が権威

を有するという自らの見解を擁護している。言い換えれば、バトラーは、

神学的前提なしに、人間本性の観察だけから、良心が権威を有するという

自らの見解を擁護している6。 

上の解釈を支持する第一の論拠として、ウェッジウッドが挙げている

のは、第 2 説教の以下の一節である。即ち、人が正しいあるいは適切な生

を送る時、人間本性のすべての要素は、次のような階層構造を成す。即ち、

個々の情念は、自己愛によって指導され規制される。そして、個々の情念

と自己愛とは、良心によって指導され規制される。だとすれば、良心は、

個々の情念および自己愛よりも優越する原理である。言い換えれば、権威

を有する（S 2.10-17）。 

上の解釈を支持する第二の論拠として、ウェッジウッドが挙げている

のは、第 2 説教の以下の一節である（その一部を第 1 節で見たが、重要な

ので再び引用する）。 

 

 

 

                                                                 
 6 バトラーは、神学的前提なしに、人間本性の観察だけから、良心が権威を有す

るという自らの見解を擁護しているという解釈を採る他の論者として、ブラウ

ンシー、ブリントン等がいる（Cf. Brownsey, P.F., “Butler’s Argument for the 
Natural Authority of Conscience”, British Journal of the History of Philosophy  3, 1995, 
57-68, Brinton, Alan, “ ‘Following Nature’ in Butler’s Sermons: Reply to Millar”, 
Philosophical Quartely 41, 1991, 325-332）。 



エティカ 第 13 号 

16 

それによって我々が自分自身の心、気質および行為を調べ、是認また

は否認する原理［良心：引用者］は、すべての情念について、最低の

欲望についてさえ言われうるように、ある影響を順番に及ぼすべきも

のとして考えられるだけでなく、同様に、あなたがこの能力即ち良心

の観念を、判断、指示、監督を含めずには形成できない限り、優越し

ているものとして、つまりまさにその本性から他のすべてに対して優

越性を明らかに要求するものとしても考えられるべきである。これは、

その観念即ちその能力自体の構成部分である。統括し支配することは、

人間のまさに経済と構造からその能力に属する。その能力が権利を持

っているのと同様に強さを持ち、明白な権威を持っているのと同様に

力を持つとすれば、それは世界を絶対的に支配するだろう。…… 

 この能力は、我々の本来の支配者になるために、すべての下位の原

理、情念、行為の動機を指示し統制するために我々のうちに置かれた

……S 2.14-15 

 

良心は、人間本性の他のすべての部分について判断を行い、それらに指示

し、それらを監督するという三つの特徴を有する。人間本性の目的論的概

念に鑑みれば、良心が今しがた見た三つの特徴を有することから、良心の

目的は人の本来の支配者になることであると言える。言い換えれば、良心

は、その本性から優越性を要求し、権威を有する7。 

 

第 5 節 批判的検討 
 

ダーウォルが自らの解釈を支持する論拠は、適切なものであろうか。

第一の論拠となる第 2 説教第 9 段落の一節（「我々の心の幾つかの情愛と

                                                                 
 7 同様に、ブリントンは、以下のように論じている。即ち、バトラーの考えでは、

良心は、威厳をもって証言する。それ故、良心はそれ自身の権威を伴う、と

（Cf. Brinton, op.cit.）。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

17 

……」）で、バトラーは、良心の権威（至高性）こそが人を自己自身にと

って法とするものであり、その法との一致が行為を自然的なものにすると

述べて、良心の権威の働きを説明している。その後、「良心の至高性があ

なた方に対してさらに説明されることが適切である
．．．．．．．．．．．．．．．．

」（強調は引用者）と、

述べている。以上に鑑みれば、上の一節は、良心の権威を説明するもので

ある。良心の権威を擁護するものではない。 

第二の論拠となる第 2 説教第 16－17 段落の一節（「良心のこの自然的至

高性のようなものはまったく存在せず……」）で、良心の至高性つまり良

心の権威が存在しないことと、原理どうしの間には強さの区別だけが存在

し、本性あるいは種類の区別は存在しないこととを、バトラーは等価なも

のと見なしていると、ダーウォルは述べている。しかしながら、バトラー

が等価なものとみなしているのは、「良心のこの至高性のようなもの
．．．．．．

がま

ったく存在しないこと」（強調は引用者）と「原理どうしの間には強さの

区別だけが存在し、本性あるいは種類の区別は存在しないこと」とである。

以上から、バトラーは、本性あるいは種類の区別の一つの例として良心の

至高性を挙げているのであって、本性あるいは種類の区別と良心の至高性

とを等価なものと見なしているのではないと言える。だとすれば、上の一

節を良心の権威の擁護論と見なす、ダーウォルの解釈は成り立たない8。 

第三の論拠となる『説教集』序文第 24 段落の一節（「行為の原理の一つ、

良心あるいは反省は、……」）で、バトラーは、良心に絶対的な権威を認

めないならば、人は人間本性に一致して行為することはできないと述べて

いる。裏を返せば、人は、人間本性に合致して行為するためには、良心の

権威を認めなければならない。また、『説教集』序文第 25 段落の一節

（「実は、我々の本性の構造そのものが要求するのは、……」）で、人間本

                                                                 
 8 自己愛と個々の情愛との間には、良心とは独立に、本性と種類の違いがある。

それ故、自己愛が個々の情愛より優越することは、良心が至高の原理であるこ

との証拠にならない。ウェッジウッドは、こう論じている (Cf. Wedgwood, 
op.cit.)。 



エティカ 第 13 号 

16 

それによって我々が自分自身の心、気質および行為を調べ、是認また

は否認する原理［良心：引用者］は、すべての情念について、最低の

欲望についてさえ言われうるように、ある影響を順番に及ぼすべきも

のとして考えられるだけでなく、同様に、あなたがこの能力即ち良心

の観念を、判断、指示、監督を含めずには形成できない限り、優越し

ているものとして、つまりまさにその本性から他のすべてに対して優

越性を明らかに要求するものとしても考えられるべきである。これは、

その観念即ちその能力自体の構成部分である。統括し支配することは、

人間のまさに経済と構造からその能力に属する。その能力が権利を持

っているのと同様に強さを持ち、明白な権威を持っているのと同様に

力を持つとすれば、それは世界を絶対的に支配するだろう。…… 

 この能力は、我々の本来の支配者になるために、すべての下位の原

理、情念、行為の動機を指示し統制するために我々のうちに置かれた

……S 2.14-15 

 

良心は、人間本性の他のすべての部分について判断を行い、それらに指示

し、それらを監督するという三つの特徴を有する。人間本性の目的論的概

念に鑑みれば、良心が今しがた見た三つの特徴を有することから、良心の

目的は人の本来の支配者になることであると言える。言い換えれば、良心

は、その本性から優越性を要求し、権威を有する7。 

 

第 5 節 批判的検討 
 

ダーウォルが自らの解釈を支持する論拠は、適切なものであろうか。

第一の論拠となる第 2 説教第 9 段落の一節（「我々の心の幾つかの情愛と

                                                                 
 7 同様に、ブリントンは、以下のように論じている。即ち、バトラーの考えでは、

良心は、威厳をもって証言する。それ故、良心はそれ自身の権威を伴う、と

（Cf. Brinton, op.cit.）。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

17 

……」）で、バトラーは、良心の権威（至高性）こそが人を自己自身にと

って法とするものであり、その法との一致が行為を自然的なものにすると

述べて、良心の権威の働きを説明している。その後、「良心の至高性があ

なた方に対してさらに説明されることが適切である
．．．．．．．．．．．．．．．．

」（強調は引用者）と、

述べている。以上に鑑みれば、上の一節は、良心の権威を説明するもので

ある。良心の権威を擁護するものではない。 

第二の論拠となる第 2 説教第 16－17 段落の一節（「良心のこの自然的至

高性のようなものはまったく存在せず……」）で、良心の至高性つまり良

心の権威が存在しないことと、原理どうしの間には強さの区別だけが存在

し、本性あるいは種類の区別は存在しないこととを、バトラーは等価なも

のと見なしていると、ダーウォルは述べている。しかしながら、バトラー

が等価なものとみなしているのは、「良心のこの至高性のようなもの
．．．．．．

がま

ったく存在しないこと」（強調は引用者）と「原理どうしの間には強さの

区別だけが存在し、本性あるいは種類の区別は存在しないこと」とである。

以上から、バトラーは、本性あるいは種類の区別の一つの例として良心の

至高性を挙げているのであって、本性あるいは種類の区別と良心の至高性

とを等価なものと見なしているのではないと言える。だとすれば、上の一

節を良心の権威の擁護論と見なす、ダーウォルの解釈は成り立たない8。 

第三の論拠となる『説教集』序文第 24 段落の一節（「行為の原理の一つ、

良心あるいは反省は、……」）で、バトラーは、良心に絶対的な権威を認

めないならば、人は人間本性に一致して行為することはできないと述べて

いる。裏を返せば、人は、人間本性に合致して行為するためには、良心の

権威を認めなければならない。また、『説教集』序文第 25 段落の一節

（「実は、我々の本性の構造そのものが要求するのは、……」）で、人間本

                                                                 
 8 自己愛と個々の情愛との間には、良心とは独立に、本性と種類の違いがある。

それ故、自己愛が個々の情愛より優越することは、良心が至高の原理であるこ

との証拠にならない。ウェッジウッドは、こう論じている (Cf. Wedgwood, 
op.cit.)。 



エティカ 第 13 号 

18 

性の構造が、我々に良心の権威を許容すると明言している。以上に鑑みれ

ば、上の一節は、人間本性の構造から、良心の権威を擁護するものである

と言える。だとすれば、上の一節は、行為すべき理由を持つことあるいは

自律的な道徳的行為者性から、良心の権威を擁護するものではない。 

以上から、ダーウォルの解釈は、十分な論拠を持たないと言える。 

次に、ミラーが自らの解釈を支持する論拠は、十分なものであろうか。

まず、バトラーは適合の概念を採用しているという自らの解釈を支持する

論拠としてミラーが挙げている引用文 B、C は、人間本性の部分どうしの

関係――とりわけ良心の権威――が、徳という目的のために資するという

事実によって説明されると、バトラーが考えていることの十分な論拠とな

る。また、引用文 D は、神は善であり、善でありうるように人間を創造

したという神の計画に関する一般的前提を、バトラーが採用していること

の十分な論拠となる9。しかしながら、引用文 D において、バトラーは、

良心の権威について述べていない。それ故、引用文 D は、良心の権威を

擁護するために上の一般的前提が不可欠であるとまで、バトラーが考えて

いることの十分な論拠とならない。以上から、ミラーの解釈のうち、バト

ラーが適合の概念を採用しているというものは説得力を持つが、バトラー

が良心の権威を擁護するために上の一般的前提に依拠しているというもの

は、説得力を持たないと言える。 

さらに、ミラーの解釈に積極的に反対する論拠もある。第一の論拠は、

第 14 説教の以下の一節である。 

 

「永続する義しさである義しさ」（「詩篇」cxix.142：原注）について、

神の道徳的属性がそのうちにある真理の法への神の意志の
．．．．．．．．．．．

一致
．．

につい

て、世界を生み出した至高の精神の善さについて、正しい人たちが真

                                                                 
 9 バトラーが、神の計画に関する一般的前提を採用していることの論拠となるの

は、S1.8, S 1.9, S 2.1, S 2.15, S 3.3, S 3.5, S 3.10, S 4.7, S 6.1, S 15.15 等である。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

19 

の見方を持つと想像しよう。S 14.14（強調は引用者） 

 

バトラーの考えでは、神の意志は、真理の法に一致する。それ故、人間が

ある種の生を送ることを神が意志するならば、神がそう意志することとは

別に、人間がそのような生を送るべき理由がある。以上から、バトラーは、

神の意志に関する主意主義を否認していると言える。ところで、先に見た

ように、ミラーの解釈によれば、バトラーは、良心が権威を有するという

自らの見解を擁護する際に、神は善であり、善でありうるように人間を創

造したという一般的前提に依拠している。だとすれば、神の善い意志に関

する一般的前提に依拠している。この見解は、バトラーが主意主義を否認

していることと齟齬を来す。以上から、ミラーの解釈は、適切なものでは

ないと言える10。 

ミラーの解釈に反対する第二の論拠は、『説教集』序文の以下の一節で

ある。 

 

我々が正義をどのような意味で理解するにせよ、主張するのが非常に

おこがましいと私が考えることを想定してさえ、即ち神による処罰の

目的が市民的処罰の目的つまり将来の危害を防止することに他ならな

いと想定してさえ、この大胆な想定に基づいて、その制裁の無視また

は不信は、決してこの不正義から免れない……。S P.29 

 

神の処罰の目的が市民的処罰の目的、即ち将来の害悪を防ぐことであると

いう想定は、僭越で大胆な想定であると、バトラーは明言している。それ

                                                                 
10 ウェッジウッド、クリスプは、ミラーの名前を挙げていないが、バトラーが良

心の権威を擁護する際に、神学的前提に依拠しているという解釈を、今しがた

見たように批判している（Cf. Wedgwood, op.cit., Crisp, Roger, Sacrifice Regained: 
Morality and Self-interest in British Moral Philosophy from Hobbes to Bentham, 
Clarendon Press, 2017.）。 



エティカ 第 13 号 

18 

性の構造が、我々に良心の権威を許容すると明言している。以上に鑑みれ

ば、上の一節は、人間本性の構造から、良心の権威を擁護するものである

と言える。だとすれば、上の一節は、行為すべき理由を持つことあるいは

自律的な道徳的行為者性から、良心の権威を擁護するものではない。 

以上から、ダーウォルの解釈は、十分な論拠を持たないと言える。 

次に、ミラーが自らの解釈を支持する論拠は、十分なものであろうか。

まず、バトラーは適合の概念を採用しているという自らの解釈を支持する

論拠としてミラーが挙げている引用文 B、C は、人間本性の部分どうしの

関係――とりわけ良心の権威――が、徳という目的のために資するという

事実によって説明されると、バトラーが考えていることの十分な論拠とな

る。また、引用文 D は、神は善であり、善でありうるように人間を創造

したという神の計画に関する一般的前提を、バトラーが採用していること

の十分な論拠となる9。しかしながら、引用文 D において、バトラーは、

良心の権威について述べていない。それ故、引用文 D は、良心の権威を

擁護するために上の一般的前提が不可欠であるとまで、バトラーが考えて

いることの十分な論拠とならない。以上から、ミラーの解釈のうち、バト

ラーが適合の概念を採用しているというものは説得力を持つが、バトラー

が良心の権威を擁護するために上の一般的前提に依拠しているというもの

は、説得力を持たないと言える。 

さらに、ミラーの解釈に積極的に反対する論拠もある。第一の論拠は、

第 14 説教の以下の一節である。 

 

「永続する義しさである義しさ」（「詩篇」cxix.142：原注）について、

神の道徳的属性がそのうちにある真理の法への神の意志の
．．．．．．．．．．．

一致
．．

につい

て、世界を生み出した至高の精神の善さについて、正しい人たちが真

                                                                 
 9 バトラーが、神の計画に関する一般的前提を採用していることの論拠となるの

は、S1.8, S 1.9, S 2.1, S 2.15, S 3.3, S 3.5, S 3.10, S 4.7, S 6.1, S 15.15 等である。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

19 

の見方を持つと想像しよう。S 14.14（強調は引用者） 

 

バトラーの考えでは、神の意志は、真理の法に一致する。それ故、人間が

ある種の生を送ることを神が意志するならば、神がそう意志することとは

別に、人間がそのような生を送るべき理由がある。以上から、バトラーは、

神の意志に関する主意主義を否認していると言える。ところで、先に見た

ように、ミラーの解釈によれば、バトラーは、良心が権威を有するという

自らの見解を擁護する際に、神は善であり、善でありうるように人間を創

造したという一般的前提に依拠している。だとすれば、神の善い意志に関

する一般的前提に依拠している。この見解は、バトラーが主意主義を否認

していることと齟齬を来す。以上から、ミラーの解釈は、適切なものでは

ないと言える10。 

ミラーの解釈に反対する第二の論拠は、『説教集』序文の以下の一節で

ある。 

 

我々が正義をどのような意味で理解するにせよ、主張するのが非常に

おこがましいと私が考えることを想定してさえ、即ち神による処罰の

目的が市民的処罰の目的つまり将来の危害を防止することに他ならな

いと想定してさえ、この大胆な想定に基づいて、その制裁の無視また

は不信は、決してこの不正義から免れない……。S P.29 

 

神の処罰の目的が市民的処罰の目的、即ち将来の害悪を防ぐことであると

いう想定は、僭越で大胆な想定であると、バトラーは明言している。それ

                                                                 
10 ウェッジウッド、クリスプは、ミラーの名前を挙げていないが、バトラーが良

心の権威を擁護する際に、神学的前提に依拠しているという解釈を、今しがた

見たように批判している（Cf. Wedgwood, op.cit., Crisp, Roger, Sacrifice Regained: 
Morality and Self-interest in British Moral Philosophy from Hobbes to Bentham, 
Clarendon Press, 2017.）。 



エティカ 第 13 号 

20 

故、バトラーは神の意図について思索することに関して非常に慎重である

と言える。以上に鑑みれば、バトラーの考えでは、ある体系がある目的を

持つということが、神がその体系をその目的のために意図したということ

を支持するためには、前者を支持する独立した理由――この体系に関する

神の意図に関する何らかの前提に依存しない、前者を支持する理由――が

なければならない。ところで、ミラーの解釈は、良心の権威を擁護する際

に、神の意図に関する前提に依拠している。以上から、ミラーの解釈は、

適切なものではないと言える11。 

ミラーの解釈に反対する第三の論拠は、『説教集』序文の以下の一節で

ある。 

 

道徳の問題が論じられる二つの方法がある。一方は、物事の抽象的な

関係の研究から始める。他方は、事実の問題から、即ち人間の個々の

本性、その幾つかの部分、それらの経済や構造から始める。そこから、

この本性全体に対応する生の行路は何かを、決定することに進む。…

…以下の議論は、後者の方法において、主として行われる。初めの三

つの説教は、完全にそうである。S P.12 

 

道徳の問題を論じる第一の方法は、物事の抽象的な関係から、正しい行為

を推論する、カドワースやクラークによるものである。第二の方法は、人

間本性の事実を調べて、人間本性の全体に対応する生の行路を決定する、

ホッブズやシャフツベリによるものである。バトラーは、『説教集』にお

いて第二の方法を採用すると明言している。以上に鑑みれば、バトラーは、

少なくとも『説教集』では、人間本性の事実のみから、良心の権威を擁護

していると言える。このことは、バトラーが良心の権威を擁護するために

                                                                 
11 ウェッジウッドは、ミラーの名前を挙げていないが、バトラーが良心の権威を

擁護する際に、神学的前提に依拠しているという解釈を、今しがた見たように

批判している（Cf. Wedgwood, op.cit.）。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

21 

神の計画に関する一般的前提に依拠しているとする、ミラーの解釈と齟齬

を来している。それ故、ミラーの解釈は、適切なものではないと言える。 

次に、ウェッジウッドの解釈を、マクノートンは以下のように批判し

ている12。即ち、バトラーは、第 3 説教で、以下のように述べている。 

 

誰か平凡で正直な人に、何らかの行為の行路を採る前に、自分が行お

うとしていることは正しいか、それとも不正か、それは善いか悪いか

と自問させよう。この問いは、ほとんどすべての公正な人によってほ

とんどすべての状況で、真理と徳に一致して答えられるだろうという

ことを、私は少しも疑わない。また、これに対する例外のように見え

るケースは、迷信と自己自身への偏頗性とのケース以外にはないよう

に見える。S 3.4 

 

バトラーは、誠実な良心の命令は、ほとんど誤らないと述べている。マク

ノートンの考えでは、良心の不可謬性に関するバトラーの確信を支持する

ものは、神は欺かないという神学的前提である。ところで、第 4 節で見た

ように、ウェッジウッドの解釈によれば、バトラーは、良心の権威を擁護

する際に、神学的前提に依拠していないとされる。バトラーが神学的前提

に依拠していないとすれば、良心の不可謬性に関するバトラーの確信を説

明することができない。それ故、ウェッジウッドの解釈は、適切なもので

はない、と。 

ウェッジウッドの解釈に対するマクノートンによる上の批判は、適切

なものであろうか。 

良心の不可謬性は、良心の権威の必要条件ではない。それ故、バトラ

ーが、神は欺かないという神学的前提を採用しているとしても、バトラー

は良心の権威を擁護するために神学的前提に依拠しているとまでは言えな

                                                                 
12 Cf. McNaughton, op.cit. 



エティカ 第 13 号 

20 

故、バトラーは神の意図について思索することに関して非常に慎重である

と言える。以上に鑑みれば、バトラーの考えでは、ある体系がある目的を

持つということが、神がその体系をその目的のために意図したということ

を支持するためには、前者を支持する独立した理由――この体系に関する

神の意図に関する何らかの前提に依存しない、前者を支持する理由――が

なければならない。ところで、ミラーの解釈は、良心の権威を擁護する際

に、神の意図に関する前提に依拠している。以上から、ミラーの解釈は、

適切なものではないと言える11。 

ミラーの解釈に反対する第三の論拠は、『説教集』序文の以下の一節で

ある。 

 

道徳の問題が論じられる二つの方法がある。一方は、物事の抽象的な

関係の研究から始める。他方は、事実の問題から、即ち人間の個々の

本性、その幾つかの部分、それらの経済や構造から始める。そこから、

この本性全体に対応する生の行路は何かを、決定することに進む。…

…以下の議論は、後者の方法において、主として行われる。初めの三

つの説教は、完全にそうである。S P.12 

 

道徳の問題を論じる第一の方法は、物事の抽象的な関係から、正しい行為

を推論する、カドワースやクラークによるものである。第二の方法は、人

間本性の事実を調べて、人間本性の全体に対応する生の行路を決定する、

ホッブズやシャフツベリによるものである。バトラーは、『説教集』にお

いて第二の方法を採用すると明言している。以上に鑑みれば、バトラーは、

少なくとも『説教集』では、人間本性の事実のみから、良心の権威を擁護

していると言える。このことは、バトラーが良心の権威を擁護するために

                                                                 
11 ウェッジウッドは、ミラーの名前を挙げていないが、バトラーが良心の権威を

擁護する際に、神学的前提に依拠しているという解釈を、今しがた見たように

批判している（Cf. Wedgwood, op.cit.）。 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

21 

神の計画に関する一般的前提に依拠しているとする、ミラーの解釈と齟齬

を来している。それ故、ミラーの解釈は、適切なものではないと言える。 

次に、ウェッジウッドの解釈を、マクノートンは以下のように批判し

ている12。即ち、バトラーは、第 3 説教で、以下のように述べている。 

 

誰か平凡で正直な人に、何らかの行為の行路を採る前に、自分が行お

うとしていることは正しいか、それとも不正か、それは善いか悪いか

と自問させよう。この問いは、ほとんどすべての公正な人によってほ

とんどすべての状況で、真理と徳に一致して答えられるだろうという

ことを、私は少しも疑わない。また、これに対する例外のように見え

るケースは、迷信と自己自身への偏頗性とのケース以外にはないよう

に見える。S 3.4 

 

バトラーは、誠実な良心の命令は、ほとんど誤らないと述べている。マク

ノートンの考えでは、良心の不可謬性に関するバトラーの確信を支持する

ものは、神は欺かないという神学的前提である。ところで、第 4 節で見た

ように、ウェッジウッドの解釈によれば、バトラーは、良心の権威を擁護

する際に、神学的前提に依拠していないとされる。バトラーが神学的前提

に依拠していないとすれば、良心の不可謬性に関するバトラーの確信を説

明することができない。それ故、ウェッジウッドの解釈は、適切なもので

はない、と。 

ウェッジウッドの解釈に対するマクノートンによる上の批判は、適切

なものであろうか。 

良心の不可謬性は、良心の権威の必要条件ではない。それ故、バトラ

ーが、神は欺かないという神学的前提を採用しているとしても、バトラー

は良心の権威を擁護するために神学的前提に依拠しているとまでは言えな

                                                                 
12 Cf. McNaughton, op.cit. 



エティカ 第 13 号 

22 

い。以上に鑑みれば、ウェッジウッドの解釈に対するマクノートンによる

批判は、適切なものとは言えない。 

まとめると、ダーウォルの解釈とミラーの解釈は、上述の困難な問題

点を持つ。他方、ウェッジウッドの解釈は、困難な問題点を持たない。そ

れ故、ウェッジウッドの解釈が適切なものである。 

 

第 6 節 バトラーによる良心の権威の擁護論の評価 
 

では、良心の権威のバトラーによる擁護論は、適切なものであろうか。 

上の擁護論の第一の問題点は、人間本性の観察だけから、良心の機能

を見出そうとていることである。悪人は、そもそも良心を持っていないか、

良心を持っているとしてもそれは機能を果たしていないように見える。そ

れ故、悪人を観察して、良心の機能を見出すことは困難ではないだろうか。

この点に関して、バトラーは次のように述べている。即ち、悪人の良心も

権威を有しているが、その良心は故障しているので、その機能を果たして

いない。それ故、自己愛や情念の力によって圧倒されている、と（第 2 説

教）。しかしながら、悪人の良心はそもそも権威を有していないのか、そ

れとも悪人の良心の機能が故障しているだけなのかいう問いに答えるため

の基準は、人間本性の観察の外部にある。ところで、先に見たように、上

の擁護論は、人間本性の観察だけから良心の権威を擁護している。それ故、

上の擁護論を採ると、今しがた述べた問いに答えることができない。 

良心の権威のバトラーによる擁護論の第二の問題点は、良心が人間本

性を構成する他の原理を監督し、善悪と正・不正を判断し、人を指導して

行為へと動かすという三つの特徴を有するという事実記述的判断から、良

心は権威を有するという規範的判断を導き出していることである。悪魔が、

良心と正反対のことを命じる邪心の原理が事実上、権威を有するように、

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

23 

ある生物をつくったとしよう13。その生物を観察すれば、邪心の原理が、

その本性を構成する他の原理を監督し、善悪と正・不正を判断し、その生

物を指導して行為へと動かすという三つの特徴が見出される。しかしなが

ら、この事実から、その生物において、邪心の原理が権威を有するという

規範的判断を導き出すことはできない。以上から、良心は権威を有すると

いう規範的判断を導き出すためには、人間本性に関する事実記述的判断だ

けでは不十分であり、人間本性の外部にある価値評価的判断が必要となる

と言える。 

以上に鑑みれば、バトラーは、ミラーが解釈するように、神の計画に

関する一般的前提に依拠して、良心は権威を有するという自らの見解を擁

護するか、または、ダーウォルが解釈するように、行為を行うべき理由を

持つこと自体が、良心の権威を要求すると論じるほうが適切であると言え

る。 

ミラーが解釈するような、バトラーによる良心の権威の擁護論を、ダ

ーウォルは次のように批判している。即ち、人間本性の計画に関する何ら

かの事実から、いかなる規範的事実も帰結しない。それ故、上の擁護論は

説得力を持たない、と14。 

ダーウォルによる上の批判に対して、ミラーの立場から、次のように

応えることができる。即ち、バトラーが受け入れているキリスト教の信条

によれば、全知全能で道徳的に完全な神が、人間本性を創造した。それ故、

人間本性の目的は善いものである。以上に鑑みれば、人間本性に関する神

の計画に関する事実は、規範的事実を含意する、と15。 

しかしながら、上の応えは、キリスト教の信条（あるいは世界の創造

主が実在するという他の信条）を受け入れていない人にとっては、説得力

                                                                 
13 Cf. Crisp, op.cit. 
14 Cf. Darwall, Stephen, The British Moralists and the Internal ‘Ought’ 1640-1740, 

Cambridge University Press, 1955. 
15 Cf. McNaughton, op.cit, Wedgwood, op.cit. 



エティカ 第 13 号 

22 

い。以上に鑑みれば、ウェッジウッドの解釈に対するマクノートンによる

批判は、適切なものとは言えない。 

まとめると、ダーウォルの解釈とミラーの解釈は、上述の困難な問題

点を持つ。他方、ウェッジウッドの解釈は、困難な問題点を持たない。そ

れ故、ウェッジウッドの解釈が適切なものである。 

 

第 6 節 バトラーによる良心の権威の擁護論の評価 
 

では、良心の権威のバトラーによる擁護論は、適切なものであろうか。 

上の擁護論の第一の問題点は、人間本性の観察だけから、良心の機能

を見出そうとていることである。悪人は、そもそも良心を持っていないか、

良心を持っているとしてもそれは機能を果たしていないように見える。そ

れ故、悪人を観察して、良心の機能を見出すことは困難ではないだろうか。

この点に関して、バトラーは次のように述べている。即ち、悪人の良心も

権威を有しているが、その良心は故障しているので、その機能を果たして

いない。それ故、自己愛や情念の力によって圧倒されている、と（第 2 説

教）。しかしながら、悪人の良心はそもそも権威を有していないのか、そ

れとも悪人の良心の機能が故障しているだけなのかいう問いに答えるため

の基準は、人間本性の観察の外部にある。ところで、先に見たように、上

の擁護論は、人間本性の観察だけから良心の権威を擁護している。それ故、

上の擁護論を採ると、今しがた述べた問いに答えることができない。 

良心の権威のバトラーによる擁護論の第二の問題点は、良心が人間本

性を構成する他の原理を監督し、善悪と正・不正を判断し、人を指導して

行為へと動かすという三つの特徴を有するという事実記述的判断から、良

心は権威を有するという規範的判断を導き出していることである。悪魔が、

良心と正反対のことを命じる邪心の原理が事実上、権威を有するように、

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

23 

ある生物をつくったとしよう13。その生物を観察すれば、邪心の原理が、

その本性を構成する他の原理を監督し、善悪と正・不正を判断し、その生

物を指導して行為へと動かすという三つの特徴が見出される。しかしなが

ら、この事実から、その生物において、邪心の原理が権威を有するという

規範的判断を導き出すことはできない。以上から、良心は権威を有すると

いう規範的判断を導き出すためには、人間本性に関する事実記述的判断だ

けでは不十分であり、人間本性の外部にある価値評価的判断が必要となる

と言える。 

以上に鑑みれば、バトラーは、ミラーが解釈するように、神の計画に

関する一般的前提に依拠して、良心は権威を有するという自らの見解を擁

護するか、または、ダーウォルが解釈するように、行為を行うべき理由を

持つこと自体が、良心の権威を要求すると論じるほうが適切であると言え

る。 

ミラーが解釈するような、バトラーによる良心の権威の擁護論を、ダ

ーウォルは次のように批判している。即ち、人間本性の計画に関する何ら

かの事実から、いかなる規範的事実も帰結しない。それ故、上の擁護論は

説得力を持たない、と14。 

ダーウォルによる上の批判に対して、ミラーの立場から、次のように

応えることができる。即ち、バトラーが受け入れているキリスト教の信条

によれば、全知全能で道徳的に完全な神が、人間本性を創造した。それ故、

人間本性の目的は善いものである。以上に鑑みれば、人間本性に関する神

の計画に関する事実は、規範的事実を含意する、と15。 

しかしながら、上の応えは、キリスト教の信条（あるいは世界の創造

主が実在するという他の信条）を受け入れていない人にとっては、説得力

                                                                 
13 Cf. Crisp, op.cit. 
14 Cf. Darwall, Stephen, The British Moralists and the Internal ‘Ought’ 1640-1740, 

Cambridge University Press, 1955. 
15 Cf. McNaughton, op.cit, Wedgwood, op.cit. 



エティカ 第 13 号 

24 

を持たない。この点に、ミラーが解釈するような良心の権威の擁護論の限

界がある。 

 

おわりに 
 

バトラーは、良心が権威を有するという自らの見解を、神学的前提な

しに、人間本性の観察だけから擁護しているという、ウェッジウッドの解

釈が適切であることを論証した。 

次に、良心の権威のバトラーによる擁護論の二つの問題点――（1）人

間本性の観察だけから良心の機能を見出すことはできないこと、（2）人間

本性に関する事実記述的判断から、良心は権威を有するという規範的判断

を導き出すことはできないこと――を指摘した。上の問題点に鑑みれば、

バトラーは、ミラーが解釈するように、神の計画に関する一般的前提に依

拠して、良心は権威を有するという自らの権威を擁護するか、または、ダ

ーウォルが解釈するように、行為を行うべき理由を持つこと自体が、良心

の権威を要求すると論じるほうが適切である。しかしながら、ミラーが解

釈するような良心の権威の擁護論は、世界の創造主が実在するという信条

を受け入れていない人にとっては、説得力を持たない。この点に、ミラー

が解釈するような良心の権威の擁護論の限界がある。 

 

（みずの・としなり 慶應義塾大学文学部非常勤講師） 

 

 

Butler’s Defense of the Authority of Conscience 
 

Toshinari MIZUNO 
 

How does Butler defend his view that conscience is supremely authoritative? 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

25 

According to Darwall, Butler argues that “the authority of conscience is a condition 

of the very possibility of an agent’s having reasons to act at all.” According to Millar, 

Butler defends his view by appealing to some general propositions regarding God’s 

design of human nature. According to Wedgwood, Butler defends his view from 

observations of human nature without appealing to any theological prepositions. 

This paper criticizes Darwall’s and Miller’s interpretations, and defends 

Wedgwood’s interpretation.  

I point out two difficulties in Butler’s defense of his view: (1) it is impossible 

to identify functions of conscience, form which Butler draws his view of the 

authority of conscience, based only on observations of human nature, and (2) it is 

impossible to draw a normative judgement that conscience is supremely 

authoritative based only on descriptive judgements concerning human nature. In 

light of these difficulties, it would have been better for Butler to have defended his 

position in view of either Darwall’s or Millar’s interpretations. 

 



エティカ 第 13 号 

24 

を持たない。この点に、ミラーが解釈するような良心の権威の擁護論の限

界がある。 

 

おわりに 
 

バトラーは、良心が権威を有するという自らの見解を、神学的前提な

しに、人間本性の観察だけから擁護しているという、ウェッジウッドの解

釈が適切であることを論証した。 

次に、良心の権威のバトラーによる擁護論の二つの問題点――（1）人

間本性の観察だけから良心の機能を見出すことはできないこと、（2）人間

本性に関する事実記述的判断から、良心は権威を有するという規範的判断

を導き出すことはできないこと――を指摘した。上の問題点に鑑みれば、

バトラーは、ミラーが解釈するように、神の計画に関する一般的前提に依

拠して、良心は権威を有するという自らの権威を擁護するか、または、ダ

ーウォルが解釈するように、行為を行うべき理由を持つこと自体が、良心

の権威を要求すると論じるほうが適切である。しかしながら、ミラーが解

釈するような良心の権威の擁護論は、世界の創造主が実在するという信条

を受け入れていない人にとっては、説得力を持たない。この点に、ミラー

が解釈するような良心の権威の擁護論の限界がある。 

 

（みずの・としなり 慶應義塾大学文学部非常勤講師） 

 

 

Butler’s Defense of the Authority of Conscience 
 

Toshinari MIZUNO 
 

How does Butler defend his view that conscience is supremely authoritative? 

バトラーによる良心の権威の擁護をめぐって 

25 

According to Darwall, Butler argues that “the authority of conscience is a condition 

of the very possibility of an agent’s having reasons to act at all.” According to Millar, 

Butler defends his view by appealing to some general propositions regarding God’s 

design of human nature. According to Wedgwood, Butler defends his view from 

observations of human nature without appealing to any theological prepositions. 

This paper criticizes Darwall’s and Miller’s interpretations, and defends 

Wedgwood’s interpretation.  

I point out two difficulties in Butler’s defense of his view: (1) it is impossible 

to identify functions of conscience, form which Butler draws his view of the 

authority of conscience, based only on observations of human nature, and (2) it is 

impossible to draw a normative judgement that conscience is supremely 

authoritative based only on descriptive judgements concerning human nature. In 

light of these difficulties, it would have been better for Butler to have defended his 

position in view of either Darwall’s or Millar’s interpretations. 

 


