
Title フェミニストABRというパフォーマティブな共働 : その系譜と展開
Sub Title Feminist ABR as performative coworking : its genealogy and

development
Author 中村, 香住(Nakamura, Kasumi)

Publisher 三田哲學會
Publication

year
2017

Jtitle 哲學 No.138 (2017. 3) ,p.193- 215 
JaLC DOI
Abstract
Notes 特集 : アートベース社会学へ

寄稿論文
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara

_id=AN00150430-00000138-0193

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会また
は出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守し
てご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to
the respective authors, academic societies, or publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese
Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


（ 193 ）

哲　　　学　第 138 集

Feminist ABR As Performative Coworking:  
Its Genealogy and Development

Kasumi Nakamura

1.　�Introduction: The distance between feminist sociology and 
feminist art

2.　Affinity of arts-based research （ABR） for feminism
2.1.　�Two characters of ABR: Art as a medium, overlapping of the 

three phases of bodies
2.2.　Feminist ethnography and its problems
2.3.　Feminist ABR as the alternative of feminist ethnography

3.　Practices of feminist ABR
3.1.　Proposition of feminist ABR and its trends in late years
3.2.　Review of feminist ABR

3.2.1.　Case 1: ABR novel Low-Fat Love（Leavy 2011）
3.2.2.　�Case 2: ABR project with homeless women in 

Victoria（Clover 2011）
4.　Potential of feminist ABR in Japan
5.　Conclusion

Key words:	 feminism, arts-based research, feminist ethnography, 
positionality, performance art

＊�慶應義塾大学大学院社会学研究科博士課程

フェミニスト ABR という�
パフォーマティブな共働�

―その系譜と展開―

� 中 村　 香 住＊�



（ 194 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

1.　はじめに　―フェミニスト社会学とフェミニスト・アート
の距離―

おまんこ，と叫んでも誰も何の反応も示さなくなるまで，わたしはおまん

こと言いつづけるだろうし，女のワキ毛に衝撃力がなくなるまで，黒木香さ

んは腕をたかだかとあげつづけるだろう．それまでわたしたちは，たくさん

のおまんこを見つめ，描き，語りつづけなければならない．そしてたくさん

のおまんこをとおして“女性自身（わたしじしん）”が見えてくることだろう

（上野 1988:�20）

自らを「下ネタでひんしゅくを買った学者」（上野 2011:�145）とも評す

る上野千鶴子の記念碑的エッセイとして，初期の著作『女遊び』に所収さ

れた「おまんこがいっぱい」がある．その言葉を最大限体現しようとする

かのように，『女遊び』の装丁にはさまざまな「おまんこアート」（上野

1988）が用いられている．なかでも目を引くのは，表紙にも使われている

Judy�Chicago《The�Dinner�Party》（1979） の 絵 皿 だ．《The�Dinner�

Party》は，歴史上の重要な女性をディナーパーティーに招くという設定

のインスタレーションで，正三角形に配置されたテーブルに計 39 名の女

性の席が作られている．39 名のなかには，古代から近代にかけて実在し

た女性のほかに，神話や寓話に登場する架空の女性も含まれる．各席には

それぞれの女性をイメージして製作されたテーブルクロスが敷かれ，その

上に蝶や花に基づく有機的な装飾を施された絵皿が乗っている．『女遊び』

の表紙に使われたのは古代ギリシア詩人サフォーの絵皿であるが，その絵

は花に基づいており，くすみがかった紫色の花弁，ないしはビラビラのな

かに，縦に裂かれた朱色の穴，ないしはワレメが出現する．

Judy�Chicago のこの作品は，フェミニスト・アートの代表作のひとつ

であり，現在ではブルックリン美術館エリザベス・サックラー・フェミニ



（ 195 ）

哲　　　学　第 138 集

ストアートセンターに常設展示されている．このように，美術における

フェミニズム表現は 1960 年代に現れ，1970 年代から 80 年代にかけて欧

米で興隆し，フェミニスト・アートとして理論化された（松井 2008）．日

本においても，画家の富山妙子や嶋田美子がフェミニスト・アーティスト

として活動している．

そして，日本の代表的なフェミニスト研究者である上野が自身の著作

『女遊び』の表紙に Judy�Chicago の作品を採用し，『発情装置　エロスの

シナリオ』（上野 1998）の表紙に Niki�de�Saint�Phalle《Hon》1 を用いたよ

うに，フェミニズムに携わる社会学者は，つねにフェミニスト・アートの

動向に気を配ってきた．否，冒頭の引用文で上野が言うように「おまん

こ，と叫んでも誰も何の反応も示さなくなる……までわたしたちは，た

くさんのおまんこを見つめ，描き，語りつづけなければならない」のだ

とすれば，この「見つめ，描き，語りつづけ」る実践は，アートと社会

学を区分するものではなく，むしろフェミニズムの旗のもとで共に

行
パ フ ォ ー マ テ ィ ブ な

為を遂行するものであろう．

このようなフェミニスト社会学とフェミニスト・アートの距離感を念頭

に 置 い た う え で， 以 下 で は， ア ー ト ベ ー ス・リ サ ー チ Arts-Based�

Research（以下 ABR）とフェミニズムの共働可能性について考察し，

フェミニスト ABR という新しい研究ジャンルの可能性を見たい．ABR

については次章で詳述するが，ここでは量的調査の（実証主義的な）パラ

ダイムとそれを批判した質的調査のパラダイムを超えたところにオルタナ

ティブな地平を開いた，新しいリサーチパラダイムである（Leavy�2015）

ことを押さえておきたい．本稿の構成としては，まず ABR とフェミニズ

ムの親和性を確認する．特にフェミニスト ABR がフェミニスト・エスノ

グラフィーの乗り越えとして捉えられることを考察する．次に，フェミニ

スト ABR の実践について概観し，実際にどのような達成がなされてきた

のかを検討する．最後に，日本におけるフェミニスト ABR の可能性を示



（ 196 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

唆し，本稿を終える．

2.　アートベース・リサーチ（ABR）とフェミニズムの親和性
2.1.　ABRにおける二つの特徴―アートを媒介にすること，三つの身

体位相の重なり合い―

そもそも ABR とは何か．日本で初めて ABR と社会学との接続を試み

た岡原正幸らによると，第一に「学術的な研究作業のプロセス全体で，と

くに最終的なアウトプットにおいて文字媒体を主とするテクストではな

く，写真，映像，パフォーマンス，ダンス，演劇，あるいは平面，立体，

インスタレーション，アートプロジェクトなどの美術，サウンドや音楽，

さらに文字媒体だとしても小説や詩や戯曲などの文学を媒体として公開さ

れる研究スタイル」（岡原他 2016:�65）であるとされている．その実践過

程においてつねにアートを媒介としていることは，ABR の第一の，そし

て第一義的な特徴である．

さらに，同じく岡原他（2016）の整理によれば，社会学的 ABR 実践に

おいては，研究をする身体（X），研究に協力する身体（Y），そして研究

成果を経験する身体（Z）の三つの位相の身体が登場する．X,�Y,�Z は単

数である必要はなく，X1,�X2…Y1,�Y2…Z1,�Z2…と複数になることもある．

研究実践のなかで，これらの身体は重なり合い，関わり合う．

この図式を Patricia�Leavy（2015）が提示する研究パラダイムの変遷に

引きつけて再整理すると，以下のようになるだろう．量的調査が基盤とし

た実証主義パラダイムにおいては X のみが研究の主体とされており，

X が客観的・科学的な視座を持って，あくまでも客体である Y を分析対

象とすることになっていた．次に，実証主義パラダイムの批判からスター

トした質的調査のパラダイムにおいては X–Y 関係が着目され，Y に対す

る X のポジショナリティや，Y に対峙したことで初めて見えてくる X 自

身のバイアスなどを問題として取り上げる必要性が提唱された．ここにお



（ 197 ）

哲　　　学　第 138 集

いて，X は透明な科学者ではなくなり，固有の生活者感覚を持った人間身

体として，X–Y 関係の磁場の中で変容しうるものであると捉えられるよ

うになった．また，Y も単なる客体ではなく，X の身体に作用を及ぼし研

究成果に影響を及ぼす可能性のある一つの主体であると考えられた．その

ような状況のなか，量的調査パラダイムと質的調査パラダイムのオルタナ

ティブとして出現した ABR パラダイムでは，Z–（X–Y）のように，X と

Y によって一旦作品化された（X–Y）を Z がどのように受け取るか，反

応するかにまで，注目範囲が広がる．作品（X–Y）は固定的なものではな

く，Z の積極的な鑑賞によって変容する可能性を含んでいる．ここに，

X–Y,�Z–Y,�Z–X という三つの関係局面が出現し，その総体が ABR 実践で

あることになる．

つまり，ABR パラダイムにおいては，質的調査パラダイムの研究協力

者と研究者との相互作用に目を向けるという点を引き継ぎ，より強化した

うえで，それを拡張し，研究成果の受け手と研究成果（それは研究者と研

究協力者の相互作用を内包する）の相互作用にまで注目するようになっ

た．この X,�Y,�Z の三つの位相の身体の重なり合い，特に Z への着目が，

ABR の第二の特徴である．

2.2.　フェミニスト・エスノグラフィーとその問題点

さまざまなアートジャンルにおける ABR 実践を紹介し，アートと科学

の調停を図ろうとする Leavy は，ABR の強みのひとつとして，「ステレ

オタイプを揺らがすこと，支配的なイデオロギーに挑戦すること，周縁化

された声や視点を包摂すること」（Leavy�2015:�24）を挙げている．これ

はそのまま，まさにフェミニズムが誕生以来ずっと取り組んできたテーマ

である．特に質的研究においては，フェミニスト・エスノグラフィーとい

う新しい調査法を生み出し，実践しようとしてきた．

フェミニスト・エスノグラフィーは，フェミニスト人類学の興隆のなか

で誕生した，「女性の手による女性についての女性のための」民族誌を書



（ 198 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

くことを目標にした方法である（Moore�1988,�川橋 1998）．既存のエスノ

グラフィーでは，近代科学が無批判的に前提としてきた男性中心の視点か

ら，「他者」としての女性を研究者が客観的に記述してきた．そこで，女

性が自分たちの手で女性としての経験を書こうとして始まったのが，フェ

ミニスト・エスノグラフィーだ．よって，フェミニスト・エスノグラ

フィーでは，「女性的な価値，すなわち対等で双方的なコミュニケーショ

ン，相互信頼，連帯，協力，共感をもちこむ」（北村 2013:�63）．女性と女

性が知り合い，経験について話を深めるとき，そこには女性同士の絆，シ

スターフッドが生まれる．逆から言えば，シスターフッドのなかで女性同

士がエンパワーメントしあうときにのみ，隠れていた女性たち自身の経験

が本当の意味であぶり出され，共有されるのである．

しかし，この方法論は，すぐさま次なる批判にさらされることになる．

それは，端的に言えば，調査者と調査協力者が本当にそう簡単にシスター

フッドを形成できるのかという批判である．言い換えれば，調査者と調査

協力者は「対等で双方的」な関係性でいられるのかという問いになる．こ

こには二つの問題が横たわっている．第一に，調査者と調査協力者は，そ

れでも，調査者と調査協力者である．調査者は，少なくとも近代科学が要

請する学術研究のスタイルに則るならば，どうしたって調査協力者につい

て何かを科学的な言葉で書かなくてはならない．科学的言語による客観的

記述という営み自体が，女性たちの主観的な経験に外部的な判断基準から

ある種の評価や解釈を加えるという意味において，調査協力者の経験とい

う資源を「搾取」する暴力になり得る．それにより，今までせっかく共感

的な絆を築いてきた調査協力者を「裏切る」ことにすらなる可能性がある

（Stacey�1988,�春日 1995,�北村 2013）．第二に，調査者も調査協力者も女性

であるとは言っても，そこには階級や人種，セクシュアリティ，世代など

さまざまな差異が生じる（春日 1995,�北村 2013）．白人中産階級女性と発

展途上国に暮らす貧困女性とが，同じ「女性」であるというだけで「対等



（ 199 ）

哲　　　学　第 138 集

で双方的」な関係を築けるのだろうか．簡単に「共感」を生めるのだろう

か．

ここにおいて，フェミニスト・エスノグラフィーは，ポジショナリティ

の問題に回帰することになる．「対等で双方的」を目指すことはそう簡単

なことではないという，厳しいが当然の現実に直面するのだ．では，どう

すればよいのか．つねに自己と相手の共通点と差異とを見つめ，相手に共

感しつつも不適切な同情を抱いていないか点検し，自己と相手の境界が溶

け合う瞬間に立ち会いつつも時に厳然と存在する境界を見極め続けるしか

ないのだが，それを手助けする方法の一つとして，ABR の手法がある．

2.3.　フェミニスト・エスノグラフィーのオルタナティブとしてのフェ

ミニストABR

ABR においては，2.1. で概観した通り，研究をする身体（X），研究に

協力する身体（Y），そして研究成果を経験する身体（Z）の三つの位相が，

Z‒（X‒Y）を基本とした形で重なり合う．三つの身体はそれぞれ単数であ

るとは限らず，複数の場合もある．また，この三つの位相を媒介するのは

つねにアート実践である．これらの ABR の特徴によって，フェミニス

ト・エスノグラフィーが抱えた二つの問題は，解決はしないまでも緩和さ

れる．

確認しておくと，フェミニスト・エスノグラフィーが抱える一つ目の問

題は，結果的に調査者が調査協力者の経験を搾取することになりかねない

という点であった．二つ目の問題は，調査者と調査協力者との女性である

という面以外のさまざまな差異により，対等で共感的な絆を簡単に築けな

い場合があるという点であった．いずれの点も，「対等で双方的」な関係

性の構築の困難を描き出している．

まずは，ABR の特徴の一つ目である，アート実践がつねに研究を媒介

するという点がこれらの問題点の解決に寄与する側面を検討する．調査者

が調査協力者の経験を搾取することになりかねないという点については，



（ 200 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

調査の時点から研究の発表に至るまでアートを用いることで，科学的な言

語によって個々の調査協力者の女性としての主観的な経験を粉砕したり，

価値中立的な記述に書き換えたりすることなく，彼女たちの主体としての

参加をそのままの形で作品／研究に反映させることができる．また，科学

的な言語を用いる場合，調査者は一般的に調査協力者に比べて科学的言語

を運用するための訓練を多く積んでおり，言語の取り回しについての能力

にどうしても差があることが多い．調査者は大学等の研究機関に所属し

て，学術的な言語の使い方に関する教育をみっちり受けてきている場合が

ほとんどだからだ．しかし，アートに関しては，調査者がプロのアーティ

ストでない限り，その能力に調査者と調査協力者の間で開きが少ない．

よって，調査者も調査協力者も，アートの手法を共に学びつつ，教え合い

つつ，研究実践を遂行できる．次に，調査者と調査協力者の差異が引き起

こす問題点についてだが，アートという表現形式は共通点と差異とを両方

持つ相手との媒介物，コミュニケーションツールとして，言語よりも円滑

に働く．言語は，言語そのものが差異であり得るし，個々の言語の枠組み

には歴史的出自などが織り込み済みである．その点アートは，様式や使用

する道具の違いはあれど，その根底の枠組みがそもそも生まれや環境に

よって異なるということはない．また，アート表現は視覚的にわかりやす

く，同じ地平での参加がしやすく，国籍やセクシュアリティや世代や階層

の違いを超えて共有しやすい．共に創るという共同作業も行いやすい．

次に，ABR の特徴の二つ目である，Z–（X–Y）の三つの位相の身体が

絡み合って総体として ABR 実践を立ち上げることが，フェミニスト・エ

スノグラフィーの問題点にどう寄与するかを検討する．ABR 実践におい

ては，必ずしも研究者 X が研究を主導するわけではない．X と Y（時に

は Z も）がみな一緒になって，ひとつのリサーチ・コミュニティを立ち

上げる．時には複数の X（X1,�X2,�X3…）と複数の Y（Y1,�Y2,�Y3…）が

共にひとつの作品を作り，それを複数の Z（Z1,�Z2,�Z3…）に開いて，さ



（ 201 ）

哲　　　学　第 138 集

らに作品が進化していく．いずれにせよ，既存の研究のように，単体の X

が単体の Y を研究対象にするという単線的な関係性はここにはない．調

査者が調査協力者を搾取することになりかねないという問題点について

は，こうしたことの結果，まず X は研究者／調査者としての特権を失う．

X は ABR 実践に携わるひとつの身体位相でしかなく，その意味において

Y や Z との差はない．さらに，調査者と調査協力者の間に横たわる差異

の問題に関しては，X1–Y1 という単純で単線的な関係性から抜け出て，

記号的な図式で示すことは難しいが例えば Z–（X1–Y1–Y2–X2–Y3）2 とい

うような複線的で有機的な関係性が築かれることによって，差異もまた複

数的なものになる．すると，この総体は調査者と調査協力者という単純な

二者関係の間での非対等性や差異にのみ着目することはできなくなる．つ

まり，リサーチ・コミュニティ全体のなかで，すべての身体同士のもつ差

異に直面し続けることになるのだ．X1 と Y1 の間の差異に着目するのみ

ならず，例えば Y1 と Y2 の差異，Y2 と X2 の差異，X1 と X2 の差異な

どにも注目せざるを得なくなる．このことは，当然，個々人の間の差異を

無効化するものではない．むしろ差異はコミュニティ全体のなかで開か

れ，検討され続けるものになる．しかし，それにより，有機的な関係性の

なかでつねに自身のポジショナリティを問い続けることが可能になる．さ

らに，従来であれば研究成果の単なる受け手でしかなかった Z にも ABR

実践を主体として関与できるものとして開くことで，X と Y のポジショ

ナリティはさらに複雑になる．X と Y の間の差異を超え出て，X と Y が

共同で作業を行うなかで，むしろ X–Y と異なる Z が（X–Y）作品をどう

体験し反応するのかのほうに力点が移る瞬間がある．また，かつて X が

特権を持ってしまいやすかったように，今度は X–Y が Z に対して特権的

な立場になってしまっていないかをつねに反省的に考える必要がある．こ

のことにより，X も，Y も，はたまた Z も，つねに自分の立ち位置を考

え，まなざし，疑い続ける必要が出てくる．



（ 202 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

このように，フェミニスト ABR はフェミニスト・エスノグラフィーが

抱えた問題点にある範囲での処方箋を与えている．それは ABR パラダイ

ムが，質的調査のパラダイムが提示した実証主義パラダイムに対する批判

点を保持しながら，それをオルタナティブな形で乗り越えようとしたこと

のひとつの変奏でもあるだろう．

3.　フェミニストABRの実践
3.1.　フェミニストABRの提唱と近年の動向

では，実際にフェミニズムの視点から行われた ABR 実践が今日までに

あるだろうか．ヴィクトリア大学でフェミニスト成人教育，コミュニティ

と文化活動とリーダーシップ，アートベースな成人教育などを研究する

Darlene�E.�Clover は，2011 年に執筆した自身の論文のキーワードとして

“feminist�arts-based�research”を挙げている（Clover�2011）．筆者の確認

できる限りにおいて，“feminist�arts-based�research”という言葉がひと

つのまとまりとして学術的な文章のなかに現れたのは，これが初めてであ

る．よって，フェミニスト ABR を最初に標榜し，この枠組みでの研究を

開始したのは，Clover であると言って差し支えないだろう．この論文で

は，ヴィクトリアにおけるホームレス女性のグループと共に ABR プロ

ジェクトを行った上での成果と課題が論じられている．Clover はその前

年にも，成人教育のジャーナルやカンファレンスの討議内容に見られる

フェミニスト美学実践についてのレビュー論文のなかで，データを分析し

た結果得られたカテゴリーのひとつとして，“Arts-Based�Research”を導

き出している（Clover�2010）．そこでは，研究者本人がそう銘打ってはい

ないものの，今から遡及的に考えるとフェミニスト ABR と名指せるであ

ろう研究実践がいくつか紹介されている．

Clover はその後，フェミニスト ABR を研究手法のひとつとして確立さ

せるための動きを見せている．具体的には，まず 2012 年 5 月にドイツで



（ 203 ）

哲　　　学　第 138 集

行われた 5th�Living�Knowledge�Conference にて，“Feminist�arts-based�

community�research”というそのままのタイトルでワークショップ型発

表を行った（Clover�2012,�Living�Knowledge�2012）．これは初めてフェミ

ニスト ABR をタイトルに冠した学術発表であったとみられる．この発表

の要旨では，フェミニスト ABR の目標について，美学的な感性とポスト

実証主義の形式をとった表現を意図的に編み合わせることで，社会変革と

女 性 の エ ン パ ワ ー メ ン ト を 探 求 す る こ と で あ る と 記 さ れ て い る

（Clover�2012）．その後 2014 年には，コミュニティベース・リサーチにつ

いての学習者と教師のためのハンドブックのなかで，“6�Facilitating�and�

Teaching�Feminist�Visual�Arts-Based�Research”という章を執筆する

（Clover�2014）．これはフェミニスト ABR についての初めてのまとまった

手引きである．

では，Clover 以外の研究者によるフェミニスト ABR 実践はあるだろう

か．2012 年 3 月から 6 月にかけては，オーストリアのクラーゲンフルト大

学 に て，Karen�T.�Keifer-Boyd に よ る“Social�Justice�Activism�through�

Feminist�Arts-based�Research:�Agency�and�Transformative� Identity�

Politics”という講義が行われた（Keifer-Boyd�2012）．これは，Clover 以外

の研究者も“feminist�arts-based�research”を標榜する実践を始めたことを

示す．この講義のシラバスには，フェミニスト ABR を通した社会公正運動

は不公正に対しての継続的な批判的再帰性を持っていると考え，抑圧的な

社会慣習を崩すアート・アクティビズムの例について議論をする旨が書かれ

ている（Keifer-Boyd�2012）．また講義のなかで実際にいくつかのフェミニス

ト ABR プロジェクトが行われた痕跡も Web サイトに残っている．他にも

例えば Leavy が，フェミニスト ABR という名称は冠していないものの，

フェミニズムの視点を用いた ABR 作品として Low-Fat Love（Leavy�2011）

というフィクション小説とその続編とも言える American Circumstance

（Leavy�2013）を発表している（Leavy�2015:�62–63）．



（ 204 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

3.2.　フェミニストABR実践の検討

次 に， 具 体 的 に フ ェ ミ ニ ス ト ABR 実 践 の 中 身 を 検 討 す る こ と

で，2.2.3. で検討したフェミニスト・エスノグラフィーの問題点の乗り越

えが実際に行われているのか，行われているとすればどのような形で行わ

れているのかを考察したい．取り上げる実践は，どちらも前述した，

Leavy の小説作品 Low-Fat Love（Leavy�2011）と，Clover がヴィクトリ

アでのホームレス女性と取り組んだ ABR プロジェクト（Clover�2011）で

ある．

3.2.1.　事例 1―ABR小説 Low-Fat Love（Leavy 2011）―

Leavy の ABR 小説 Low-Fat Love は，Leavy の研究，教師活動及び個

人的な経験から着想を得て制作された（Leavy�2015:�62）．特に，Leavy

がこれまでに集めてきた，関係性や身体イメージやセクシュアルアイデン

ティティ・ジェンダーアイデンティティなどについての多くの女性と数人

の男性へのインタビュー，それからジェンダー・ポピュラーカルチャー・

親密な関係性についての社会学の講義を担当していた時のクラス内外での

学生との会話がベースとなっている．小説の内容は，不満足な関係性の心

理，アイデンティティ構築，ポピュラーカルチャーにおける女性性の社会

構築，そして自己受容の重要性をめぐる物語である．具体的にはまず，女

性たちがどのようにして自分たち自身について限定的なヴィジョンしか持

てないという罠にはまるのかについての，批判的な解釈が盛り込まれてい

る．女性たちが男性たちと同じように自分たちのことを考えるようになる

までの文脈を可視化するために，この書籍全体を通して女性メディアが道

標として用いられ，それによってポピュラーカルチャーと女性性の社会構

築についての解釈が示される．最終的には，女性のアイデンティティに関

する格闘が男性に関連して行われることを見て，男性からの承認に依存し

ない新しい道を探すことを提案する．方法論的には，三人称のナレーショ

ンを用い，ポップカルチャーと関係性についてのフェミニスト解釈を使っ



（ 205 ）

哲　　　学　第 138 集

て物語を階層化している．また，登場人物の感情や動機，心理過程を明ら

かにするために，内面的なモノローグも採用した．

Leavy はフィクションをベースにした研究に踏み切った理由として，

「私の洞察の多くは累積的であり，研究のみならず学生とのクラス内外で

の出会いや自分自身及び友人の経験に基づいたものであった．要するに，

私は他者を助けたいという希望のなかで共有したいたくさんのことを学ん

だので，フィクションベース・リサーチに取り掛かることにした」

（Leavy�2015:�62）と述べている．Leavy によると，彼女には，インタビュ

アーとしてないしは教授として振舞わなければならない状況のせいで，学

生との会話のなかで十分に自由に答えることができないというフラスト

レーションがあったのだという．また，彼女の解釈やアドバイスは自身の

経験やフェミニスト文学への没頭に基づくことが多かった．しかし，人か

ら聞いた物語や自分の解釈を適切に共有することは学術論文という形式で

は難しかったし，そうした「累積的な知識」は専門的研究に焦点を当てる

学術雑誌において発表できる類のものではなかったという．ここに，2.2–3.

で検討したフェミニスト・エスノグラフィーの問題点の乗り越えのひとつ

を見ることができる．学術的な制度のなかで，自身の立ち位置を「インタ

ビュアー」や「教授」に固定して行う研究活動では十分にすくい取り表現

することができなかった物語や解釈，人々の経験を，アートの一形態であ

るフィクション小説を用いることによって，研究に十全に反映させようと

している．

また，Leavy は，「フィクションの力は，複数のナラティブを一緒に編

み，登場人物の内的生活を表象し，読み手に共感を促進し，たくさんの異

なる種類の読み手に内省や社会省察を推奨する」（Leavy�2015:�63）こと

だとも述べている．このことは，X と Y と Z という三つの身体位相に関

係する．一つには，「複数のナラティブを一緒に編み」とあるように，三

人称のナレーションや物語の階層化，内面的なモノローグを採用すること



（ 206 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

で，X（この場合は Leavy）や複数の Y（Y1,�Y2,�Y3…）それぞれの間の

ナラティブの違いをそれはそれとして残しつつも，ひとつの研究作品のな

かに一緒に織り込めるようになったことがある．研究参与者の共同性と差

異とを同時に表現できるということだ．もう一つには，「読み手に共感を

促進し，たくさんの異なる種類の読み手に内省や社会省察を推奨する」と

あるように，Z との相互作用を起こしやすいという点がある．なかでも，

「共感」の絆を Y のみならず Z とも築くことができる可能性を開いたとい

う点で，フェミニスト・エスノグラフィーの意思を引き継ぎ，拡張してい

ると言える．その「共感」は，「登場人物の内的生活を表象」が可能であ

り，「複数のナラティブ」を自分に引きつけて感受しやすいというフィク

ションの性質によって促進されるものだろう．

3.2.2.　事例 2―ヴィクトリアのホームレス女性とのABRプロジェクト

（Clover 2011）―

次に，Clover がヴィクトリアのホームレス女性と共に行った ABR プロ

ジェクト（Clover�2011）について検討する．ホームレスはヴィクトリア

における主要な関心事であるが，男性の，路上に住むホームレスばかりが

注目されてきた．しかし，実際には，女性の，不良住宅に住む（もちろん

路上に住む女性もたくさんいる）ホームレスも多い．そうした状況のな

か，18 ヶ月間，約 20 人のホームレス女性・ストリートに住む女性

が，2 人の大学のフェミニスト研究者，2 人のファシリテーター，2 人の

アーティストと共に問題や関心事項を探求し，集合的な・個別的なアート

作品を通して経験をシェアした．このグループは，1 日 4 時間，1 週間

に 3 日，アート・ワークショップを続け，その成果として公的な展覧会

を 2 回開催した．

Clover は，この ABR プロジェクトの成果として，信頼することを学ん

だこと，コミュニティを構築したこと，芸術に関するアイデンティティを

得て個人的な・集合的なエンパワーメントが行われたことを挙げている．



（ 207 ）

哲　　　学　第 138 集

これらの成果がフェミニスト・エスノグラフィーの問題点をどのような点

で乗り越えているかを検討しよう．

信頼することを学んだこととコミュニティを構築したことは，ABR に

おける X,�Y,�Z の三つの身体位相のうち，X と Y にかかわる．今回は，研

究をする身体 X が 2 人と複数であったうえ，研究に協力する身体 Y が 20

人もおり，さらに 2 人のファシリテーターと 2 人のアーティストというど

こに区分すればよいのかが難しい身体も複数存在した．ここで便宜上，

ホームレス女性を Ya，ファシリテーターを Yb，アーティストを Yc と表

記すると，本 ABR プロジェクトにおける「コミュニティ」は，（X1,�X2）

（Ya1,�Ya2…Ya20）（Yb1,�Yb2）（Yc1,�Yc2）の総体として成り立っていた

ことがわかる．これらの身体が有機的に関係し合い，全体として信頼のあ

るコミュニティを構築したことは，2.3. で見たようなフェミニスト・エス

ノグラフィーの問題点に対する処方箋のひとつとしての X と Y の複数性

や，複線的で有機的な関係性を築くことが適切な働きをした証左である．

次に，芸術に関するアイデンティティを得て個人的な・集合的なエンパ

ワーメントが行われたことについて考えよう．まず個人的なエンパワーメ

ントについてであるが，Clover は，ホームレス女性たちはアートにおけ

る技術や能力の発達により，「アーティスト」であるというアイデンティ

ティを得て，エンパワーメントされたのだと述べている．ここで重要なの

は，技術や能力の発達によって，ホームレス女性たちは互いに教え合うこ

とができるようになったという点である．そのことによって，ワーク

ショップの役割は変わり，「専門家」の概念は変容した．最初はアートの

「先生」としてワークショップに来ていたと思っていたアーティストたち

は，ホームレス女性同士が学び合い教え合う姿を目の当たりにし，もはや

自分の役割は変わったのだと知ることになった．ABR 実践においては

個々の身体がつねに自身のポジショナリティを問い続けることになるとい

うことのひとつの例である．



（ 208 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

集合的なエンパワーメントは，“I”が“we”に変わり，「私たちがアー

ティストである」という集合的なアイデンティティを持つことから始ま

る．Clover はキルト制作の例を挙げてこのことを説明している．「キルト

はそれら［個人的な女性としての物語を伝えるために個別に作った四角い

布］を集合的な物語としてひとつにし，個人的なものを凌駕し，もっと社

会的な像と理解を創る」（Clover�2011:�21）のだと言う．これは，Ya1 ひ

とりや，単線的な X1–Ya1 関係ではなしえなかったエンパワーメントの形

である．Clover はまた，共同で作ったアート作品を公共的に共有するこ

とによって受け取る認識も，集合的なエンパワーメントのために重要で

あったことを強調する．ホームレス女性の 1 人である Gretchen（仮名）

は，「私たちが一緒にいて，私たちのアートをやっていれば，私たちは人

間だと言ってもらえる．彼らは私たち［の言うこと］を聞こうとはしない

けど，ビジュアルアートは千もの言葉を伝えることができるし，彼らは自

分たちが与えたダメージを目の当たりにすることができる」と語った

（Clover�2011:�21）．公共，公衆（public）に ABR 作品を開き，彼らに作

品を通した働きかけを行うこと．さらに，ゲストブックなどを通して彼ら

から評価を得て，自分たちの働きかけに対する反応を知り，それが成功し

たかを確認すること．これらを通して，ホームレス女性たちは「ホームレ

ス」というラベルのスティグマと闘い，代わりに「私たち」は「人間」

「アーティスト」であるという承認を得ることになったのである．これは

紛れもなく，研究成果を経験する身体 Z にも実践／作品を開くという

ABR の特徴が功を奏した例であろう．

4.　日本におけるフェミニストABRの可能性
翻って，日本における状況はどうか．日本では，フェミニスト ABR は

おろか，ABR 自体がこの数年でようやく紹介されはじめた状況である．

しかし，日本にもフェミニスト・アート・アクティビズムの歴史はあ



（ 209 ）

哲　　　学　第 138 集

る．2000 年 12 月から 2001 年 1 月にかけて「越境する女たち 21 展」3 を主

催した，ウィメンズアートネットワーク（WAN）4 という団体が存在した

ことが，そのひとつの証左である（ウィメンズアートネットワーク実行委

員会編 2001,�イトー・ターリ 2012）．なかでも，WAN の設立者であり，

フェミニズムとレズビアンをテーマにパフォーマンス・アート活動を続け

ているイトー・ターリの実践に着目したい．ここでは，特に 2008 年か

ら 2011 年 に か け て 上 演 さ れ た《ひ と つ の 応 答》（イ ト ー・タ ー

リ 2012:�152–3）と《ひとつの応答―ペ・ポンギさんと数えきれない女た

ち―》（イトー・ターリ 2013）を取り上げ，その ABR 性を検討する．

イトー・ターリはもともと長年，当時初めて「慰安婦」であると名乗り

出た金学順のことを念頭に置きながら，日本軍「慰安婦」の問題にパ

フォーマンスを通じて取り組んできていた．金学順が亡くなった際には，

オマージュとして《あなたを忘れない》（イトー・ターリ 2012:�138–9）と

いう作品を作り，2006 年に初上演した．その後，2007 年には沖縄・佐喜

真美術館に飾られた「沖縄戦の図」の前で《あなたを忘れない》を上演す

る機会を得る．この旅によって，日本軍「慰安婦」が沖縄にもたくさん送

られたことを彼女は知る．佐喜真美術館に向かうバスの中で初めて見た米

軍基地に衝撃を受け，沖縄から帰ると基地のことを調べはじめる．そこで

目にしたのが「基地と軍隊を許さない行動する女たちの会」が作成した米

兵による性犯罪リストだった．彼女はひとつひとつの事件を写経するよう

にマスキングテープに書き込み，本番ではおびただしい数のキャミソール

を床に置いてマスキングテープをその上に貼り付けていくパフォーマンス

を行った．これが 2008 年に初演された《ひとつの応答》である．

《ひとつの応答》のユニークな点は，さまざまな場所で繰り返し同名の，

しかし一回として同じではないパフォーマンスを行い続けたところであ

る．「早稲田のパフスペース 5 で 2～3 ヶ月に一回はやり続けた」（イトー・

ターリ 2012:�152）ほか，福岡，金沢，北京，そして広島で上演を行った．



（ 210 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

さらに，沖縄のことをやっているのだから沖縄の慰安婦であったペ・ポン

ギについても考えようと考え，《ひとつの応答》の発展形として《ひとつ

の応答―ペ・ポンギさんと数えきれない女たち―》（イトー・ター

リ 2013）を作り，最終的には沖縄・南風原文化センターでも上演した．

Rebecca�Jennison6 との対談の中で，イトー・ターリは，沖縄に行った

ときに民宿の人に慰安所の場所を聞いたらえ？それを聞くの？という反応

をされ，ちょっとこれはそんな簡単なところではないんだと実感したとい

うエピソードを引き合いに出し，「その場所に行って感じるということも

あるけど，そこにいる人たちに会う，いろんな人に触れて見聞きすること

で得ることが大きいです．そういうわけで，わたし，さいきん自分がやっ

ていることは，すごくドキュメンタリーなパフォーマンスというふうに

思っているんですよね」（イトー・ターリ 2012:�181）と述べている．それ

を受け，Jennison は「実際にそこにからだを運んで，場所を感じて，色

んな人と話して，それがパフォーマンスに加わっていく．観るレベルとい

うより感じるレベルで，そしてそのプロセスを通して—完全に共有するこ

とが不可能であっても—記憶を分かち合うことに近づく」（イトー・ター

リ 2012:�181）とコメントしている．

このことを ABR に引きつけて考えると，重要な点は三点ある．一点目

は，イトー・ターリはローカルな場に身を置くことで，自らの身体 X で

感受した場の文脈を取り込みながら，たくさんの Y と関わりつつ，つね

にドキュメンタリーを作りながら調査（と言えるだろう）を遂行してきた

という点である．二点目は，さらに，「お客さんは毎回少なかったけれど

一緒に考えてくださる批評者であり，協力者たちだった」（イトー・ター

リ 2012:�152）とあるように，観客もまた作品の創造プロセスに関わって

おり，作品の進化に寄与しているという点である．ABR で言うところの

Z の参加である．三点目に，作品は完成され固定化された最終成果物とし

て現れているのではなく，再演と共につねに変化していく出来事として捉



（ 211 ）

哲　　　学　第 138 集

えられているという点である．これは，ABR において作品／実践がつね

にワーク・イン・プログレスとして捉えられることと共通する．

イトー・ターリは確かに社会学者ではないし，研究者でもない．研究の

意図を持ってパフォーマンス・アートを始めたわけでもないだろう．しか

し，その実践が結果的に ABR と非常に近いものになっているとは言える．

私たち研究者はここから多くを学んで，日本におけるフェミニスト ABR

実践につなげることができるだろう．

5.　結び
今まで見てきたように，日本のみならず世界という枠で見た際にも，

フェミニスト ABR という試みはまだ始まったばかりである．しかし，冒

頭で見たような今までのフェミニスト社会学とフェミニスト・アートとの

相同性や，最後に見たようなフェミニズムをテーマにしたパフォーマン

ス・アート・アクティビズムの ABR 性の高さを考えれば，フェミニズム

は ABR が先鋭化させた論点を先取していたとも言える．フェミニスト・

エスノグラフィーという質的調査法確立の試みはそれをまさに示している

し，フェミニスト ABR はその問題点を乗り越えようとしてきている．そ

れがすでに一定程度の成功を収めていることは，実際にフェミニスト

ABR 実践を二事例検討したことで明らかになった．

フェミニズムと ABR においては，その根幹の思想に，「共感」「共同」

「連帯」「信頼」「対等」「主観」「感情」「経験」「相互的」「再帰性」「プロ

セス重視」といった多くのキーワードが共通して見られる．志が非常に近

いのだ．このことは本稿を結ぶに当たってもう一度強調しておきたい．

よって，フェミニズムと ABR が共働して行えることはたくさんあるはず

であるし，そのためにもフェミニスト ABR を銘打った研究実践が今後た

くさん出現することを期待したい．それはフェミニズムを実証主義と構築

主義の隘路から抜け出させ，次の段階に進めることにもなり得るだろう 7．



（ 212 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

【注】

1�Niki�de�Saint�Phalle がナナ・シリーズの一環として創造した女神．横たわっ
て膝を曲げ股を開いた Hon の右足と左足の間には穴が空いている．その穴か
ら，観客は立ったままで Hon の胎内に入ることができる．ナナ・シリーズの
説明は，2011 年 8 月末日まで開館していたニキ美術館を運営する Niki�
Museum�Gallery によると，以下のとおりである．「『女は結婚して夫に仕え子
供を産む』という伝統的な価値観のなかで育ったニキは，作品の制作を通し
て，女性の役割と自分の人生を見つめ直していった．娼婦や魔女など迫害さ
れてきた女性たちの姿を表現し，男性社会を糾弾もする．ナナは，自由と喜
びと力に満ちた女神．すべての女性に向けられた勇気あふれるメッセージで
ある」（Niki�Museum�Gallery�2012）．

2�実際には，X1 と Y3 の間にも–が入って円環状の関係性になるのみならず，
X1 と Y2,�X1 と X2,�X1 と Y3,�Y1 と X2,�Y1 と Y3,�Y2 と Y3 の間にも個別の
関係性があり，–が入らなくてはならない．ここに，有機的な網目状の関係性
が出現する．また，Z も（X1–Y1–Y2–X2–Y3）という作品総体を経験するの
みならず，X1,�Y1,�Y2,�X2,�Y3 とのそれぞれ個別の相互作用を経験する可能性
がある．

3�「女性が表現すること」に興味があり繋がりを求めて集まった人々，ネット
ワーカーによって創られた展覧会．展覧会の骨格は「1・自由参加，アート経
験を問わない，2・アジアのアーティストの 6 名招待参加，3・作品の概要を
事前にプレゼンテーションを 2 回行なう，4・アートサロン（先達の話を聞く
会，アーティストブックを集め，閲覧する）の開催，5・ドキュメントブック

（英文訳付き）の制作をする」（イトー・ターリ 2012:�102）というもので，キュ
レーターが作る展覧会とはかけ離れた，プロでなくとも参加したい人が自由
に参加できるものだった．イトー・ターリは，2 回のプレゼンテーションを行
うことでひとりひとりの参加アーティストがなぜ自分は表現するのかという
問いに立たされ，ジェンダーを語ることになったことが，この展覧会をつく
るアクションの一番の山場だったと強調している．これは，ABR 実践を行う
ときのプロセスと似通ってもいる．

4�1994 年にイトー・ターリが東京で立ち上げた，「女性によるアート」の環境作
りをめざすネットワーク．パフォーマンスプロジェクトやイベントの開催，
通信の発行，女性センターの助成をうけてのアートアクションの実行などを
主な内容として，2002 年まで活動した．

5�イトー・ターリが 2003 年 4 月にパフォーマンスアート／フェミニストのス



（ 213 ）

哲　　　学　第 138 集

ペース＝パフスペースと名付けて開設した，コミュニティのためのレンタル
スペース．レズビアンが多く集まってきたことから，セクシュアルマイノリ
ティの拠点となる．イトー・ターリは 2008 年 3 月で経営を下りているが，パ
フスペース自体は経営の形を変えながら 2013 年 7 月末まで存続した．

6�京都精華大学人文学部総合人文学科文学専攻教授．専門分野は批評理論／ジェ
ンダー論．近代・現代文学や芸術をジェンダーの視点から研究している．ま
た，日本で活躍している女性アーティストの作品翻訳・紹介を国内外で発表
してきた．イトー・ターリについても論文を執筆している（Jennison�2012）
ほか，イトー・ターリの今までのパフォーマンス履歴をまとめた書籍『ムー
ヴ』の英文翻訳も担当している（イトー・ターリ 2012）．

7�紙幅の都合上十分に論じることができなかったが，その意味では，1980 年代
のエイズ危機後のクィア・アクティビズムを受けて，1990 年代初頭から台頭
してきたクィア・スタディーズの視座を忘れることはできない．「クィア

（queer）」という言葉はもともとは「奇妙な」という意味だが，英語圏におい
ては「変態」「オカマ」などの意味を持ち，セクシュアルマイノリティを揶揄
する語として使われてきた．しかし，それを逆手に取ってセクシュアルマイ
ノリティ自身がクィアという言葉を再盗用（reappropriate）し，「私達は確か
に“変態”かもしれない．しかしそうだとしてその何が悪いのか？」という
開き直り・問い直しの戦法を図るようになった．そこから男／女，異性愛／
同性愛，はたまた精神／身体，正常／異常など，自明とされてきた二項対立
を支えてきた二元論的思考や権力構造そのものを瓦解させることを指向する
ようになった（河口 2003）．こうしたクィア・スタディーズの視点は今までに
もフェミニズムに多くの刺激を与え，時には批判も投げかけてきている．クィ
ア・スタディーズは，二項対立を疑い続け，既存の言説を引用し続ける中で
パフォーマティブ（performative）に制度を転覆させる可能性にかけている

（Butler�1991）という点において，もしかしたらフェミニズム以上に ABR と
親和性が高いかもしれない．実際に，クィアな視点を持った ABR 実践も少し
ずつ出てきはじめている（Gosse�2006 など）．

文献

Butler,� J.� 1990,�Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity,�
Routledge.�＝1999,『ジェンダー・トラブル フェミニズムとアイデンティ
ティの攪乱』竹村和子訳，青土社．

Clover,�D.�E.�2010,�“A�Contemporary�Review�of�Feminist�Aesthetic�Practices� in�



（ 214 ）

フェミニスト ABR というパフォーマティブな共働

Selective� Adult� Education� Journals� and� Conference� Proceedings,”� Adult 
Education Quarterly,�60（3）:�233–248.

Clover,�D.�E.�2011,�“Successes�and�challenges�of�feminist�arts-based�participatory�
methodologies� with� homeless/street-involved� women� in� Victoria,”� Action 
Research,�9（1）:�12–26.

Clover,�D.�E.�2012,�“No.�35�Feminist�arts-based�community�research,”�5th�Living�
Knowledge� Conference,� （2016 年 10 月 15 日 取 得，http://www.
livingknowledge.org/lk6/wp-content/uploads/2012/02/Abstract-35-Darlene-
Clover.pdf）．

Clover,� D.� E.� 2014,�“6� Facilitating� and� Teaching� Feminist� Visual� Arts-Based�
Research,”� Catherine� Etmanski,� Budd� L.� Hall� and� Teresa� Dawson� eds.,�
Learning and Teaching Community-Based Research: Linking Pedagogy to 
Practice,�University�of�Toronto�Press,�135–49.

Gosse,� D.� 2006,�“Arts-based� Educational� Research� &� Jackytar,� The� Canadian�
Queer�Bildungsroman,”�Journal of Curriculum and Pedagogy�3（1）:�9–14.

イトー・ターリ，2012,�『ムーヴ　あるパフォーマンスアーティストの場合』インパ
クト出版会．

イトー・ターリ，2013,�「ひとつの応答―ペ・ポンギさんと数えきれない女たち―」，
イトー・ターリホームページ，（2016 年 10 月 19 日取得，http://itotari.com/
one-response-for-bae-bong-gi-and-countless-other-women/）

Jennison,� R.� 2012,�“Traveling� Companions� in� Turbulent� Times:� Gender,�
performance�ar�tand�politics�in�EastAsia,”�立命館産業社會論集 48（1）:�47–60.

春日キスヨ，1995,�「フェミニスト・エスノグラフの方法」井上俊・上野千鶴子・大
澤真幸・見田宗介・吉見俊哉編『ジェンダーの社会学』岩波書店，169–74.

河口和也，2003,�『思考のフロンティア　クイア・スタディーズ』岩波書店．
川橋範子，1998,�「2.�フェミニストエスノグラフィーの限界と可能性―女による女に

ついての女のための民族誌？―（ワークショップ（2）宗教とジェンダー）」
『宗教と社会』別冊 1997 年ワークショップ報告書： 50–6.

Keifer-Boyd,� K.� T.� 2012,�“Social� Justice� Activism� through� Feminist� Arts-based�
Research,”� CyberHouse,�（2016 年 10 月15日取得，http://cyberhouse.arted.
psu.edu/activism/）．

北村文，2013,�「フェミニスト・エスノグラフィー」藤田結子・北村文編『ワード
マップ現代エスノグラフィー　新しいフィールドワークの理論と実践』新曜
社，62–7.

Leavy,�P.�2011,�Low-Fat Love,�Sense�Publishers.



（ 215 ）

哲　　　学　第 138 集

Leavy,�P.�2013,�American Circumstance,�Sense�Publishiers.
Leavy,�P.�2015�［2009］,�Method Meets Arts: Arts-Based Research Practice,�Second�

Edition,�The�Guilford�Press.
Living� Knowledge,� 2012,�“Programme�| 5th� Living� Knowledge� Conference,”� 5th�

Living� Knowledge� Conference,�（2016 年 10 月 15 日 取 得，http://www.
livingknowledge.org/conference/about-the-conference/programme/）．

松井みどり，2008,�「フェミニズム & ゲイ・アート」『美術手帖』60（906）:�84–87.
Moore,�H.�1988,�Feminism and Anthropology,�University�of�Minnesota�Press.
Niki�Museum�Gallery,�2012,�「Yoko 増田静江コレクション」，Niki�Museum�Gallery

ホームページ，（2016 年 10 月 14 日取得，http://niki-museum.jp/contents/
archives/gallery/collection）．

岡原正幸・高山真・澤田唯人・土屋大輔，2016,�「アートベース・リサーチ　社会学
としての位置づけ」『三田社会学』21:�65–79.

Stacey,� J.� 1988,�“Can�There�Be�a�Feminist�Ethnography?,”�Women’s Studies Int 
Forum,�2（1）:�21–27.

上野千鶴子，1988,�「おまんこがいっぱい」『女遊び』学陽書房，8–20.
上野千鶴子，2011,�「あとがき」坂東眞理子・上野千鶴子『女は後半からがおもしろ

い』潮出版社，145–50.
上野千鶴子，1998,�『発情装置　エロスのシナリオ』筑摩書房．
ウィメンズアートネットワーク実行委員会編，2001,『ドキュメント越境する女た

ち 21 展』彩樹社．


