
Title The Wavesにおける四大元素のイメージ
Sub Title Images of four elements in The Waves
Author 高津, 昌宏(Takatsu, Masahiro)

Publisher 慶應義塾大学藝文学会
Publication year 1984

Jtitle 藝文研究 (The geibun-kenkyu : journal of arts and letters). Vol.46, (1984. 12) ,p.304(19)- 322(1) 
JaLC DOI
Abstract
Notes
Genre Journal Article
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AN00072643-00460001-

0322

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


The Wαves における

四大元素のイメージ

高津昌宏

Virginia Woolfが1931年に発表した小説 TheWavesには，水，土，

空気，火のイメージが頻出する。しかしウルフがこの四つのイメージを一

陣めに四大元素として考えていたかどうかははっきりとしなし、。ウルブの

日記・書簡・評論といったものを読んでみても，それを明白にするような

証拠は見当たらないように思う。しかし古代ギリシアに始まる四犬元素の

理論は，たとえ現代の化学や医学において最早有効な概念ではなくなった

にせよ，ユンクやパシュラールが指摘しているように，それは人々の無意

識や想像力，殊に詩人たちの想像力と深い関わりを保ち続けてきている。

同様に四大元素の理論とは一見関わりがないように思われるウルブの想像

力も，四大活素によって捉えられ，規定されているということが考えられ

る。

これまでJこ書かれたヴァージニア・ウルフ研究の中でウルフと四大元素

の関わりに言及したものとしては，『波』にあらわれた四大元素について

取り上げた JeanAlexanderの研究がすでに存在している。しかし Alex-

and erの研究においては，「波Jの mysticismを明らかにすることに主

｜以が置かれ，そのために『波』としづ作品の審美上，作品構成上の統ーと

いうことに果たす四大元素の働きについては暖昧なままである。というの

も Alexanderは「『波』において，ウルフはヴィジョンを伝達するための

構造と文体をその字義通りの意味でよりも象徴的・神秘的な意味で探って

いるJと考え，『波』を通常の文学的観点からというよりも，その象徴性・

神秘性といった観点から分析しているからである。ところが，『波』とい

、、l
’ノ
1
i
 

〆’I
、、

-322-



う作品では，インタルードの風景描写の展開から人物の性格描写に至るま

で，審美的な問題として，また作品構成上の問題として，まさに文学的な

意味で、四大元素が作品の統一に欠かせない働きを体系的に行なっているよ

うに思われる。

本稿では， JeanAlexanderの研究を踏まえつつ，これを『波』の審美

的な面，作品構成上の面に敷桁して，作家としてのウルフの想像力が四大

元素によって捉えられ，規定されていることを明らかにしたいと思う。

『波』は，ウルフが日記で“interludes”と呼んでいるイタリック体で書

かれた風景描写の部分と，ウルフが“chapters”と日記で呼んでいるロー

マン体で、書かれた部分が交互に描かれるとし、ぅ構造をしている。イタリッ

グ体で、書かれた一連のインタルードは夜明けから日没へと移り変わる浜辺

の情景の極めて象徴的な描写であるとともに，春から夏，秋，冬へと続く

四季の移り変わりにもなっていて，各チャプターに先行するインタルード

での一日のそれぞれの時間もしくは季節が，チャプターにおける主人公た

ち，すなわち Bernard,Neville, Louis, Susan, Jinny, Rhodaの6人の

それぞれの段階での年齢と呼応している。しかし，インタルードとチャプ

ターとの関わりはこうした形式的なものであるにとどまらず，もっと内密

な，もっと全面的なものだといえる。そのことを理解するためには，まず

一連のインタルードがチャプターから独立したそれ自体の美的統ーをもっ

ていて，その美的統ーを形成する構成要素が四大元素のイメージとなって

いることを指摘しておく必要がある。

インタルードは夜明けの描写で始まり，第一のインタルードでは空と海

は未だ区別がつかず，空は海のように液状をしたものとして記述される。

しかし，偉大な神秘的な女性として人格化された自然の創造力がランプを

かざすと，海には波動が刻まれ始め，空と海とが識別できるようになる。

空と海の輪郭を際立たせるこの太陽の光は，春の訪れを告げ知らせるとと

もに，世界のあらゆる元素を内包する混沌を映し出し，それぞれの元素を

識別してし、く。それは空を映し出し，海を映し出し，大地を映し出す。い

-321- ( 2 ) 



わば，諸元素は四大元素の法則に従って区分されるのであり，そしてこの

太陽，海，大地，空の描写が9つのインタルード全てに渡って展開してい

くことになる。各インタルードは四大元素によって構成された大自然の

macrocosmに他ならない。

ところで，四大元素聞の関係についてしばしポ利用された考え方とし

て，プラトンの輪と呼ばれる一連の周期的循環現象がある。火は凝結して

空気となり，空気は水に変わり，水が同体化すると土になるといった循環

で，どの；c素を出発点と考えることもできれば，逆方向に向かっても変化
が行なわれる。『波』における一連のインタルードにもちょうどこれに似

た循環があるように思われる。それは， 9つのインタルード全てに出てく

る太陽，空，大地，海の描写において，インタルードごとに強勢の置かれ

る元素が変わっていくことにあらわれている。

前述したように，第一インタルードでは，空と海の区別がつかず，空は

海のように液状をしたものとして記述されたが，さらに陸地の描写も他の

インタルードに比べて簡単で，海の描写に主阪が置かれている。水は諸元

素の融合状態の象徴として，このインタルードを支配している。これが，

春の深まりゆく第二，第三インタルードに至ると，空間の拡大を印象づけ

る描写に圧倒されてしまう。特に鳥たちの飛朔や噌りを描写するのに多く

の紙片が裂かれる他，小宇宙としての部屋の空間の拡大が大宇宙の拡大に

平行することによって，読者は水のイメージの支配が空気のイメージの支

配に取って代わられたことを印象づけられる。空間的な拡大は太陽が頂点

に達する第五インタルードまで続き，太陽が頂点に達するとき，視界は最

も開らけ，海とともに大フ、リテンの全土，フランス，スペイン，アフリカ

のところどころが望まれ，南国の村の家々やモスク，異国の女性の姿まで

が眺められる。しかし夏の到来する第四・第五インタルードでは，灼熱の

太陽が海に照りつけ大地を焦がさんばかりの様相が空間の拡大の印象を圧

倒し，火のイメージが他の元素を支配している。第五インタルードはまた

さまざまなイメージ描写の分岐点であり，ここで初めて野畑の描写があら

われる他，鳥たちもこれまで一貫して空間の広大さを示し，自我を謡歌す

( 3 ) ハ
リ



るかのように嚇ってきたのが，今では自我をr~I~歌するのをやめて巣づくり

を始め，いわば地上的な存在となる。烏たちのI轄りは第六インタルード

で完全な沈黙に陥り，その後また空高く舞うことはあっても何ら自らを主

張することなく何処かへ姿を消してし、く。第五インタルード以後，太陽が

沈み始めると，視界は再び狭まっていき，太陽の光は専ら野知！へと降り注

ぎ，穀物を実らせてし、く。野畑の描写は晩夏の猛烈な暑さと午後の強烈な

日差しとが一致する折に初めてあらわれ，秋を告げ知らせ，この季節を特徴

づけるので，とりわけ目を惹くようである。第七・第八インタルードでは

視界が殊に野畑の上に集約され，士のイメージが支配している。しかし

実り事：かな畑もいつしか刈取りが済まされ，第八インタルードでは凋落の

イメージが目立ち始める。太陽がさらに沈み，地平線に没してしまうと，

再び支配的イメージは水に戻ってし、く。九番目のインタルードでは再び空

と海の区別がつかなくなり，閣の中で物は固さを失い，水の中のイメージ

のように溶解してし、く。各インタルードの描写は確かにその一つ一つが印

象派の絵画を思わせる美しさをもっているが，さらに以上の推移が一連の

インタルードに美的統ーを与えているのである。

インタルードとチャプターの関わりについては，先に述べたように，一

日の時間もしくは季節の移り変わりと主人公たちの年齢との呼応があると

いうことの他，インタルードの情景は大方第一チャプターで6人の主人公

たちが女教師の手で育てられる寄宿舎のそばの光景であるといった関わり

が挙げられる。しかし，こうした形式的な関わりでない関わりがインタル

ードとチャプターの間にあることについて，例えば RalphFreedmanは

「この二つの世界は交叉するイメージの組み合わせによって結びついてい

る」と指摘している。これを Alicevan Buren Kelleyの言葉によって

敷約するならば，インタルードはチャプターの6人の主人公たちの主観的

独自から分離されてはいるが，独白に絶えず影響を与える客観的現実から

引き出されたイメージを提供するのであり，「これらの光景の断片が主人

公たちの心にあらわれる時，彼らの現実世界への対応の仕方を読者は知る

-319- ( 4 ) 



ことができる」ということになる。こうしたイメージの交叉があるという

ことは彼らの桁摘する通りだが，しかしそれは単に断片的な対応ではな

く， インタルードを支配するプラトンの輸がチャプターの主人公全てを支

配する四大見素の対·1，~~関係として系統化されうるものと忠われる。

第一のインタルードにおいて7ご宙があらゆる元素の融合する母親の子宮

を思わせたように，チャブターの6人の主人公たちの意識も許遍的な背；日ー

にrt1来L, t1!1iJS(1~ な rfr~H！：として夫現される。ルイスは自分と組物の根を同

一視し， ：｜二の中派く潜っていき， i吐界の奥底に達し，ナイノレiN畔で、女たち

が水差しを持って｛11Jへ行くといったヴィジョンをもっO

I hold a stalk in my hand. I am the stalk. My roots go down 

to the depths of the world, through earth dry with brick, and 

damp earth, throu日hveins of lead and silver . . . . . . . . . Down there 

my eyes are the lidless eyes of a stone凸gurein a desert by the 

Nile. I see women passing with red pitchers to the river; I see 

camels swaying and men in turbans. 

バーナードはスグリの木の木蔭から洞窟のイメージを自ljり上げる。

“Let us now crawl，＇’ said Bernard，“under the canopy of the currant 

leaves, and tell stories. Let us inhabit the underworld. Let us 

take possession of ourと；ecretterritory, which is lit by pendant 

currants like candelabra, shining red on one side, black on the 

other ......... This is our universe. 

ロウ夕、、もまた自分の揺すっている水盤から「白熊が吠え，銘手L石が緑の氷

柱をゆさぶる7Jくにおおわれた洞窟」（“icycaverns where the sea-bear 

barks and stalactites swing green chains”）を夢みる。最初の二つの

条りはノミシュラールが『大地と休息の夢想』で引用しているところだが，

( 5 ) -318-



これら全てに共通する特徴は，対象への自己没入，現在の感覚印象と過去

の神話的な記憶との合ーといったような同化作用であり，四大元素が土と

火，土と水といった複合的なイメージを提供しているのもその一環といえ

る。バーナードの洞窟に下がっているスグリの実は燭台となって燃え，ル

イスの地下はナイル河まで続き， ロウダのi同窟は氷で、おおわれ，難破船の

行き着く所として水のイメージを包含している。いずれも大地の中の子宮

を想起させ，ここにあらわれた水に子－官の羊水との類比をみることは容易

である。パシュラールによれば，根のイメージ，洞痛のイメージはそれぞ

れ「われわれを，遥かなる過去へ，われわれの種族の過去へ送る深さの

軸J，「母への｜口i帰」といった意味合いをもっているとしづ。こうした第一

チャブターのイメージの特性は，子供たちがまだ彼らを取り巻く宇宙の中

に取り込まれていて，自己と他者を区別できない’宇宙と一体化した状態に

あることを明らかにするだろう。

第二・第三インタルードでは，四大元素はもっと分離したものとなり，

それに合わせてチャプターにおいても 6人の主人公たちは次第に生活領域

を鉱大していき，やがて学校5Jlj，職業別に離れ離れの生活を送るようにな

る。これまでのインタルードが早春から初夏に移り変わる季節を描写した

ものであって，春がインタルードで空気のイメージに支配されていたよう

に，主人公たちがこの時期に知覚する感覚印象もパーナードが知覚する蜘

妹の巣に始まって，空を背.~ーとした木蔭，校庭，田園等空間性を暗示する

ものが少なくない。

例えば，スーザンが田闘の朝の冷たい空気の中に蕉の香りをl嘆くや場面が

ある。

Now I will let myself lean out of the window. The air rushes 

down my nose and throat - the cold air, the salt air with the 

smell of turnip fields in it. 

パシュラールは「ある種の物質的想像力にとっては，大気は何よりも匂い

円

i 、h，ノハhリ
〆d
l

、、



を運ぶ台である」といっているが，ここではまさにそうした物質的想像力

が働いている。その大河は新鮮で，スーザンの拡大せんとする，高みに昇

行せんとする青春のエネルギーを宿しているように思われる。そうしたエ

ネルギーはネヴィルが樹木ごしに見上げる空にもあらわれて，高みに昇行

せんとする夢想を誘っている。

It seems a出 ifthe whole world were flowing and curving - on 

the earth the trees, in the sky the clouds. I look up, through the 

trees, into the sky. 

一方，インタルードにおいて空と海の輪郭を際立たせる太陽の光，鳥た

ちの噌りや飛均，また部屋の空間の拡大は，主人公たちの自我の形成を予

兆する。 JohnGrahamは部屋を「時間において形成された自我の象徴」

だと指摘しているが，インタルードごとに部屋の内部がはっきりとあらわ

れてくるにつれ，チャブターにおいても一了－供たちの社会的意識，分離と個

i生の認識が増していく c 「僕は僕であってネヴィノレではないのだ」という

パーナードの言葉に代友されるこうした認識は，一方では自我発見の喜び

と興奮をあらわしているが，部屋の閉鎖された空間がその閉鎖性の故に外

界の無限性を強調するように， 6人の主人公たちも「別々の肉体に成るに

つれて」全体性を失ったことに「ひどく苦しむ」ことになる。こうして肉

体は牢獄と化し，全体｜生をlιl復することが彼らの願いとなる。

ごうした空間的な分離・性格の分離は，後に述べるように四大元素の分

離となってあらわされるが，そうした分離に抗うかのように，主人公たち

は二度の再会を果たす。その第ーは，インタルードで「太陽がその顔を剥

き出しにした」と描写される青春の真盛り，パーシヴァルの送別会に集ま

ることによって果たされる。この時点ではパーシヴァルが統合者と見倣さ

れ，主人公たちは彼のあらわすーっの元素によって統ーされることを求め

る。というのも， 6人の主人公たちが青春時代を共に過ごすパーシヴァル

はインタルードの太陽の具現者であり， 6人の意識の奥底にある暗閣を引

( 7 ) -316-



き出し，それに形を与えるものとして主人公たちは彼によるカリスマ的統

一を期待するからである。バーナードは，パーシヴァルがインドに渡って

死んだ後，彼がし、つも真中に坐っていたことを想い出すが，彼の占めるこ

の位置ほど彼と 6人の主人公たちとの関係を端的に示すものはない。ルイ

スとロウダの内密な対話によって導入されるイメージも彼が真中に坐って

いたことを強調する。 II免箆者たちがキャンブ・ファイアーのまわりで輸に

なって踊っているイメージがそれで，しかもルイスは彼らが「夜行性の没

我の状態」にあることに河づき，「彼らの日は蛾の羽恨のようにあまりに

も素早く動くので，全然、動いていないようにみえる」とロウダにI泣いてい

る。こうしてノ4 ーシヴァルは彼らの想念や↑ii~：；持がそのまわりを蛾のように

ひらひらと舞う炎，灯りとしてあらわされ，ここに火による統ーが完成す

る。夏がインタルードで火のイメージによって支配されたように，パーシ

ヴァルを中心に取り閤む6人の主人公たちの史も，火のイメージが支配的

になっている。

しかし，一度頂点に達した太陽が沈まねばならないように，火は瞬間的

な統ーを与えるにすぎなし、。ハーシヴァルはインドに渡った後すぐに馬か

ら落ちて天折する。パーシヴァルの死後， 6人の主人公たちは自分の個性

が定めた社会生活の轍をさらに進んでいき，もう引き返すことのできない

のを実感する。時は頑なな矯正の効かない個性を創造してしまい，ネヴィ

ルは性格が｛i化したことを，世界内に存在する仕方が行化したことを認識

する。

Change is no longer possible. 羽Teare committed. Before, when 

we met in a restaurant in London with Percival, all simmered 

and shook; we could have been anything. we have chosen now, 

or sometimes it seems the choice was made for us a pair of 

tongs pinched us between the shoulders. I chose. 

決まった行動のノ之ターンに｜占j定化され，イイ化される主人公たちの人生は，

( 8 ) 



社交界に生き続けるジニー，田舎で子育てに熱中するスーザン，事業家と

して成功したルイスに固体化，硬化のイメージを伴ってあらわされる。ジ

ニーは男女の交わりに燃え尽きて灰となるイメージで描かれ，スーザンは

自分の生活基盤を守るためには，他者の柔かさを自分の堅さで擦り減ら

し，「ぼんだ阪の緑のほとばしりで、銀灰色の揺れ動く蛾の羽根に似た言葉

のおののきを消してしまう」ことさえ辞さなし、。ルイスは「金の舛りの付

いた杖て、街路をこつこつ日fl＼，、て歩き」ながら，痩せ衰えても死ぬことので

きないといった硬化のイメージを捉供する。こうした凶体的状態の象徴が

とで、あることは，インタルードで秋が七のイメージによって支配されてい

たことと一致している。

6人がハンプトン離宮で最後に会合するときも，彼らのハーティは瞬間

的に分離を克服することができるにすぎなL、。それはハーシヴァルの辺5JU

会がそうであった上うに一瞬の社会的統合を創造する価値ある瞬間で法｝る

が，背後に控える問にil'lえゆく残光でしかないことは，ここでも火のイメ

ーシが支配的なことで明らかである。

But we ----against the brick, a記ainstthe branches, we six, out of 

how many million millions, for one mon,ent out of what measure-

less abundance of past time and time to come, burnt there trium-
(36) 

phant. 

Let us blaze against the yew trees. One life. There. It is over. 

Gone out. 

しかし，このハーティのぷ義は水による融合の状態を引き入れることにあ

る。ハーティの後，主人公たちは湖のほとりを散策し，湖のそばの閣の中

で水の中から引き上げられた魚、のイメージで提示されるが，こうした水に

沿った状態は，ネヴィルがし、うように，「切り離されてきた母親の肉体に

復帰することだけを願う」彼らの精神状態を示すことになろう。

( 9 ) － ~1H-



こうしてプラトンの輸に類する循環はまさに円環をなさんとするのだ

が，こうした循環を人間について唱えた人にヒポクラテスがし、る。ヒポク

ラテスは人聞が粘液，血液，胆汁，黒胆汁の四つの液て守構成されていて，

冬には粘液が支配的となり，春から夏にかけて血液や胆汁が増え，春は血

液，夏は胆汁が一番強くなり，ついで秋になると黒担汁が支配的になり，

冬になるとまた粘液が増していって，再び粘液が支配的になるといった循

環を説いている。今までみてきたように，『波』の主人公たちも 6人共通

して同様なプラトンの輪に類する変遷を蒙ってきたわけである。全員がこ

うした変遷を蒙っているということは，彼らが二度のパーティを催すよう

に自由意志で動いているようにみえるにせよ，実はより大きな自然的周期j

に生物的に依存しているばかりか，存在全体がこの周期に依め込まれてい

ることを示しているといえよう。こうしてインタルードの macrocosmは

microcosmとしての 6人の主人公たちの在り方そのものを全体的に支配

し，主人公たちが本質的に自然内存在であり，自然、の子であることを強調

するのである。

ところが，以上の通時的な視点を捨てて，それぞれの時点での6人の人

物の人生への適応の度合いを共時的に見てみるならば，それぞれの時点で

適応の度合いに個人差が生じていることがわかる。春にはパーナードが6

人の中で一番学校生活に順応しており，次いでジニーがその華やかさで先

生たちを魅了し，社交界にデヴィーした後も成功を続ける O しかしジニー

は秋になってその美貌が失われ凋落し，秋に若い頃から思い描いていた平

凡な幸福の日々を実現することになるのがスーザンである。これをみる

と，それぞれの季節に一番適応する人物はヒポクラテスの説く四つの体液

のうちその季節に一番支配的な体液をあらわすという凶式になる。ヒポク

ラテスがどの人間も四つの体液で構成されていると説いているのに反し，

『波』の主人公たちは，いわば各々一つの元素を具現すると見倣すことが

できるわけで，このようにみれば6人の主人公たちは一個人の様々な側面

をあらわしたものだという評価が適用できるかもしれなし、。だが，むしろ

円
J

Q
J
 

、、BJ
J

ハ
リ11
 

〆’4
、、



こうした分離は，各個人にとって一つの元素だけが自我の領域まで上昇し

ていき，残りの元素はその自我から隔絶されることによるものと想定する

ならば，前に述べたようなあの自我の形成，別々の肉体に別れたあの痛ま

しい経験のより適切な比除になるだろう。 JeanAlexanderがカパラ式の

図形の中で「スーザ、ンは土の元素， ロウダは水，バーナードは空気，ジニ

ーは火」と規定しているのも，それぞれの人物の自我の領域まで昇ってき

た元素，人物の社会的な性格を決定する要因として捉えて妥当なものであ

り，実際 Alexanderのカメラ式の凶形の中にあらわれた四つの物質元来ニ

の教義は四人の人物を性格付ける根本原理となっていることを指摘できる

と思う。

パシュラールは『水と夢Jの中でベルギーのイエズス会神学者レシウス

の例を挙げ，胆汁質が火によって，憂欝質が上によって，粘液質が水によ

って，多血質が空気によって，それぞれ性格付けられることを示している

が，『波』もこの伝統に従っているといえる。この四%質説による分類、で

いくと，多血質は「陽気で現実的， Iii：話好き，快活であるがIx＼が変わり弓く

慎重で、はない」といった性格ということになる。これはとりも出さずバー

ナード‘の性格そのままであり，そうしたノミーナードの性格は，まだ幼少の

ころのエピソードーっとってみただけで、もよくわかるD ジニーがルイスに

キスするのを見て嫉妬するスーザンが通りかかる口その姿を目にするや，

パーナードは彼女を慰めにネヴィルのナイフを置いてくることも忘れて走

って追いかけていく。それは良くいえば彼の世話好きな性格をあらわして

いるが， J尽くいえば彼の散慢な性格を物語っている。そうしたノミーナード

はスーザンやネヴィルによって風船の紐や気泡のイメージで繰り返し拙か

れ，又話好きなパーナードは自分自身「言葉が僕のまわりで煙の輸のよう

に渦巻くのが見られなし、とき，僕は暗がりにいる一僕は無なのだ」といわ

ざるを得ない。次に憂欝質は，アト・ド・フリースが指摘しているよう

に，赤ん坊や植物が好きで所有欲が強く，実際的な性格であって，この点

スーザンに非常によく合致している。そしてスーザ、ンの場合，「私は畑，

納屋，木々」だといって自分と英国の田闘の地母とを同一視している。胆

、、』，
J

－E
i
 

T
i
 
（
 

ヮ“内。



汁質の場合は快活で愛矯のある性格だといわれ，社交界で男たちを魅了す

るジニーにこうした由－がみられる。社交界にデヴィーしたジニーは「自分

が暗がりで輝いているのを感じる」といい，バーナードもジニーを称して

「炎のように踊っている」といって，ジニーの快活な性格を火のイメージ

であらわしている。最後に粘液質の場合は，一般に女性的・受動的な性格

と見倣されているが， 「粘液は色彩や味のない水に本質的に類似している

ので，その効果を記述することはむずかしし、」といわれている。ただ粘液

質が水によって性格付けられ，パシュラールのいうように， 「不幸と死の

想像力は強力で自然な物質的イマージュを特に水の物質の中に見いだす」

のであるならば，米の妖精としてあらわされ，不幸と死を体現するロウダ

はまさに粘液質に分類されるだろう。

四大元素のこうした分離によって，自我として確立した元素以外の元素

が敵対し，破壊をもたらす力としてあらわれるようになる。例えば，ルイ

スにとって自意識の目覚めの瞬間となる，生垣の後ろで火を象徴するジニ

ーにキスされた経験は，火の攻撃として彼の記憶に残り，後に彼が人生の

失敗者だという意識をもつこととあIiびついている。また火は社交界で、のIll

f干し、の衝撃から身を守るやMを知iらないロウ夕、にとっても破壊的要素として

あらわれる。ロウダ、にとってはスーザンにとって安息の場として豊餓なイ

メージをもって拙かれた｜：のj己来も砂漠と化している。 ｜：は知的な正確

さ，抽象的な秩序に献身する学究の徒ネヴィルにとっても砂漠と化してい

る。後者の場合，学者の知的世界以外の全てをmむ者が情緒とかヴィジョ
ンとか人生の多様性といったものを犠牲にすることを強いられるあらわれ

といえよう。彼は又「僕はぶらぶらぶら下がっているものを嫌う。僕は湿

っぽいものは嫌いだ」といって，（／~＇＇＞＼（の元素，水の元素も tnf:f している。

分析的・合理的秩序の崇拝者として彼は四大元素の反抗定の役割を出じて

し、るとし、えよう。

このように『波』の主人公たちは四つの物質元素があらわす四つの性格

に容易にタイプとして分類され，四つの物質元素によって限定づけられて

いる。ウルフは1930年4月9日づけの日記に，創作中の『波』にういて，

( 12) 



「私がし、ま考えていることはごくわずかな筆触で人物の性格の本質を与え

ることができるということだ。それは大胆に，ほとんどカリカチュアとし

てなされねばならない」と書いているが，ウルフの意図したカリカチュア

は今みてきたように四大元素の怨像力となってあらわれているわけであ

る。

しかし，四大元素の対立分化が崩壊してし、く過程にこそ『波』の dyna-

mismはある。この過程は，二度目のパーティで引き入れられた水の作用

に一部れうているが， JeanAlexanderも取り上げている二人の人物に殊

に顕著にあらわれている。その一人はロウダであり，もう一人は最終章の

H仕ーのSltり手となるバーナードである。前者はその崩壊の過程で自殺を遂

げることになり，後者は「諸元素の調和と神秘的に秩序を再生する混沌を

超えた巨大な円環の敬度な認識」に到達する。ここでは，殊にこの二人の

類似点・相違点に注目しつつ論を進めたい。

ロウダは白我の［r11Jさによって他の者に訪れる慰めさえ拒否し，自我をよ

り大きなIll：界に開没させることを夢みた。ロウダは自分の元素である水以

外の元素が支配した春から秋にかけてずっと疎外感、をもちつづけなければ

ならなかった人物だが，ハーシヴァルの死後音楽会に行ったときに知覚す

る.J:rJ1象的な凶形のi立なりに一瞬の解放感を味わうところがある。

There is a square; there is an oblong. The players take the squ-

are and place it upon the oblong. They place it very accurately; 

they make a perfect dwelling-place. Very little is left outside. 

The structure is now visible ; what is inchoate is here stated : we 

are not so various or so mean ; we have made oblongs and stood 

them upon squares. This is our triumph; this is our consolation. 

ロウ夕、、に界示された squareと oblon日の重なりは，外面的には単にオー

ケストラと舞台の電なりを示すものかもしれないが， squareは大地，そ

、、1t’
／

円
J
唱

E
I

〆
r
，、、、 - 310 --



の上または下に置かれる oblongは空気又は水，次の引用でのように一

番上に置かれる spiralは火をあらわすと考えられないだろうか。 Jean

Alexander はここではもう四大元素の概念をもちだすことを放棄して，こ

の重なりを「困惑と不調和のしるしJといっているが，この図形は異質な

元素の重なりとして，ロウダが幼少の頃夢みたあの洞窟への回帰を思わせ

る。というのも，そのとき夢想は oblongを長方形ではなく楕円として捉

え，錬金術の本からユングが再録した円積法の図，男性と女性を一つの同

じ図のなかに結びつけて全体性をあらわす図を想起させるものとなるから

であるo パシュラールはそこに「生の最初の休息の閉塞をもう一度見出

す」とし、ぅ願望が表現されているといっているが，このように解釈して初

めてロウダの一瞬の解放感の理由がわかるのである。しかしロウダの場

合，諸元素の重なりは彼女本来の元素である海へ還っていくイメージによ

って終結し，重なり合った諸元素は結局水vこよって融合されることが示さ

れる。

The oblong has been set upon square; the spiral is on top. 同Te

have been hauled over the shingle, down to the sea. 

そして実際彼女がどうやって自殺したかは定かで、ないが，スペインを一人

旅するとき，彼女の心をよぎる象徴的な自殺の行為は受水自殺によるもの

である。水による融合は自我の解消であり，無意識の世界に深く飲み込ま

れることを表わしているようで，死と容易に結びついている。

ロウダの四大元素の融合が無意識的な力によるものだとすれば，バーナ

ードの最終章の告白でのそれは，意識的・人為的なものとして始まる。バ

ーナードは，錬金術師が「煮たった銀のように泡立つ大釜」で元素を調合

するように，これまで四つの元素を具現してきた他の主人公たちの生と彼

自身の生とを言葉で捉えることによって融合させようと試みる。しかしバ

ーナードも四大元素の融合過程でロウダのように無意識的な力によって飲

み込まれざるを得ない。その不安定な状態をバーナードは次のように告白

-309- ( 14) 



する。

“明ras this then, this streaming away mixed with Susan, Jinny, 

Neville, Rhoda, Louis, a sort of death? A new assembly of 

elements ? Some hint of what was to comβ 

若き日のバーナードにとっては生は「火曜日が月曜日に続き，水曜日が火

曜日に続くJ流れとして満足を与えるものだったのが，死を前にしてノミー

ナードの時間は瞬間が次の瞬間に続かないロウダの時間に近づいてし、く。

それは既に第7章で「魂の屋根の上に宿った雨の滴が落ちる」水のイメー

ジで、バーナードにあらわれていたが，最終章ではついに，一つの瞬間に対

処するために自我を呼び起こそうとしても自我がやって来ず，そこに空白

が生じることになる。ある日，彼の眼下の光景が音も色彩もない冬の風景

に変わり，彼は自我のない人間としてこの世界に対処する。ところが，そ

の結果ついにパーナードがみたものは，インタルードでの太陽，空，大

地，海のイメージに他ならなし、。

Day riseδ；the girl lifts the watery fire-hearted jewels to her 

brow; the sun levels his beams straight at the sleeping house; 

the waves deepen their bars; they fling themselves on shore; 

back blows the spray; sweeping their waters they surround the 

boat and the sea-holly. The birds sing in chorus; deep tunnels 

run between the stalks of flowers ; the house is whitened ; the 

sleeper stretches; gradually all is astir. 

これは第一インタルードでの神秘的な女性として人格化された自然の創造

力の統合を反響する瞬間的統合であり，四大元素のイメージはバーナード

の「自我なくして見られた世界」へと集約されるのである。しかし，バー

ナードはロウダのよう l，こ無意識の力に飲み込まれてしまうことを肯んぜ

(15) -308-



ず，今度は上昇していって，太陽を具現したパーシヴァルの役割を自ら引

き受けようとする。すなわち，それは再び四大元素を意識的な領域にまで

引き上げて，その領域で四大元素の均衡を創り上げようとする企てであ

る。そうすることによって最早，自我なくして見られた大宇宙一一それま

で、パーナードを始め他の主人公たちをも支配していた大宇宙－ーはバーナ

ードを支配するのをやめ，パーナードがその宇宙を支配するとしづ逆転が

起こっている。

これを審美上，作品構成上の点からみるならば，ここに太陽の運行，波

の動きとともに逃げ去ってしまうインタルードの水平的な時間が，「垂直

的Jと呼びたし、ような時間の要素に変化するわけで，もしヴァージニア・

ウルフの神秘主義についていうのであるならば，そこにこそウルフの詩的

神秘が生まれているということをまず第一に言わなければならないだろ

う。確かにバーナードにとってそうしたヴィジョンはたちまちのうちに消

えていき，水平的な時聞が再び動き始めることが「波は岸に砕けた」とい

うエピローグに示されるが，表層で動く波が岸に砕けても，永遠化した瞬

間は決して砕けることなく不動のままに留まる，そうした神秘、を『波」の

構造は許容している。

註

( 1 ) C. G.ユンクはその著『心理学と錬金術』の中で錬金術の「作業」に人間の

自己実現の過程が無意識的に投影されていることを明らかにし，またガスト

ン・パシュラールは，四大元素にもとづく想像力研究の四部作（実際は五部

に分かれているーすなわち，『火の精神分析』，『水と夢』，『空と夢』，『大地

と意志の夢想』，『大地と休息、の夢想』）において，夢怨が作品化されるときに

働く，深みにおいて想像的なものを物質化せんとする要求について取り扱っ

ている。

( 2) Alexander, Jean, The Venture of Form i1l the Novels of Virginia Woolf. 

Port Washington, N. Y.: Kennikat, 1974. 

( 3) Ibid., p. 147. 

( 4) 1931年2月7日付けのウルフの日記－ A Writer’s Diary (London : The 

Hogarth Press, 1975), p. 169.ーには，『波』にあらわれる諸々のイメージ

が体系的に使用されているとし、う仮説をむしろ市定するような条りが出てく

-307- ( 16) 



る。すなわち，『波』での諸々のイメージは「首尾一貫して， [Ji］定した組み

合わせとしてではなく，ただイメージとして使うのであって，決してそれら

を展開させず，ただ暗示するにとどめる」のだとウルフが言っている箇所で

ある。しかし，そのすぐ後に統L、て，ウルブは「こういうふうにして海と鳥

たちの音とあけぼのと庭とを無意識の中に存在させ，地下で働かせておくこ

とができたと思う」と記している。ウルフがここで挙げている四つのイメー

ジは特易に水，空気，太陽，土の四大元素に還元されうるものであり，ウル

フn身この四大元1～：が；音；識下の深いレベルで‘f本系化されていることを漠然と
なカ：ら忌：I識しているように

( 5) Vir只inia羽Toolf’7、ん正， Wa1!es (London: 'I、heHogarth Press, 1980), pp. 

5-6. 

( 6) セルジュ・ユタン『錬金術J，有田忠郎訳（白水社・文庫グセジュ， 1984年），
p. 97. 

( 7 ) Virginia Woolf，。ρ.cit., pp. 20 21, 52 54 resp. 
( 8) Ibid., pp. 77-79, 105 107 resp. 

( 9) 第四インタルードに「陽は麦畑や森に降り注いだ」とあるが，実質的に野畑11

が描写されるのは第五インタルードが初めてである。

(10) Virginia Woolf，。ρ.cit., pp. 117-118. 
(11) Ibid., pp. 129 130, 147 148 resp. 

(12) Ibid., pp. 167、168.

(1~1) Ralph Freedman, The Lyrical Novel (New Jersey: Princeton Univer-

sity Press, 1971), p. 2.U. 

(H) Alice van Buren Kelley, The Nm•els of Virginia Woolf (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1973), p. 147. 

(15) Virginia Woolf, oρ. cit., p. 8. 

(16) Ibid., p. 16. 

(17) Ibid., p. 13. 

(18) ガストン・パシュラール『大地と休息の夢惣』，饗庭孝男訳（思潮社， 1973

年）' p. 190.およびp.295. 

(19) Ibid., p. 299. 

(20) Ibid., p. 16. 

(21) Virginia Woolf, oρcit., p. 6. 

（~； 2) Ibid., p. 45. 

（＇.~3) ガストン・パシュラール『空とタ』，宇佐美英治訳（法政大学出版局， 1982

年）' p. 199. 

(24) Virginia Woolf, OJう.cit., p. 45. 

(25) John Graham，“Time in the Novels of Virginia Woolf，＇’ in Critics on 

( 17) -306ー



Virginia Woolf, ed. E. M. Latham （じoralGables, Florida: Univ. of 

Miami Press, 1979), p. 29. 

(26) Virginia Woolf, op. cit., p. 170. 

(27) Ibid., p. 171. 

(28) Ibid., p. 77. 

(29) Ibid., pp. 26-27, etc. 

(30) Ibid吋 p.109. 

(31) Ibid., p. 100. 

(32) Ibid., p. 151. 

(33) Ibid., p. 157. 

(34) Ibid., p. 153. 

(35) Ibid., p. 144. 

(36) Ibid., p. 197. 

(37) Ibid叶 p.162. 

(38) Ibid., p. 165. 

(39）“Nature of Man，” chaps. I-VIII: W. H. S. Jones, ed., Hiρρocrates IV 

Heracletus, The Loeb Classical Library, 150 (London: William Heine-

mann, 1953), pp. 2-25.参照。

(40) 例えば， HarvenaRichter, Virginia防＇oolf:The Inward Voyage (Prin-
ceton: Princeton University Press, 1978), p. 120. 

(41) Jean Alexander, 01う.cit., p. 164. 

(42) ガストン・パシュラール『水と夢』，小浜俊郎・桜木泰行訳（国文社， 1980年），

p. 13. 

(43) 盛永四郎『一般心理学』（明玄書房， 1976年）， p. 168. 

(44) Virginia Woolf，。ρ.cit., p. 95. 
(45) Ad de Vries, Dictionary of Sy1 

Holland Publishing Company, 1981）参照。

(46) Virginia Woolf，。ρ.cit叶 p.70. 
(47) Ibid., p. 73. 

(48) Ibid., p. 84. 

(49) Lily B. Campbell, Shakesρea re’s Tragic Heroes (London : Methuen, 

1972), p. 59. 

(50) ガストン・パシュラール『水と夢』， p.135. 

(51) Virginia Woolf，。ρ.cit., pp. 69, 155. 
(52) Ibid円 p.77. 

(53) Ibid .. p, 77. 

(511) Ibid., p. 63. 

-305ー ( 18) 



(55) Ibid., p. 14. 

(56) Virginia Woolf, A Writer’s Diary (London : The Hogarth Press, 1975), 

p. 157. 

(57) Jean Alexander, oρ. cit., p. 177. 

(58) Virginia Woolf, The Waves, p. 116. 

(59) Jean Alexander，。ρ.cit., p. 170. 
(60) ガストン・パシュラール『大地と休息の夢想、』， p.155.参照。

(61) Virginia I九Toolf,oρ. cit., p. 116. 

(62) Ibid叶 p.182. 

(63) Ibid., p. 198. 

(64) Ibid., pp. 182, 186, 192. 

(65) Ibid., p. 131. 

(66) Ibid., p. 207. 

( 67) Ibid., p. 204. 

U9) -304-


