
Title 植物から近代庭園を問う : 「庭園史的記述の再構築」をめぐる試論
Sub Title To reconsider the modern garden from the viewpoint of the plant : about the reconstruction of

descriptions of garden history.
Author 後藤, 文子(Goto, Fumiko)

Publisher 慶應義塾大学アート・センター
Publication year 2017

Jtitle 慶應義塾大学アートセンター年報/研究紀要 (Annual report/Bulletin : Keio University Art
Center). Vol.24(2016/17), ,p.112- 119 

JaLC DOI
Abstract
Notes 研究紀要
Genre Departmental Bulletin Paper
URL https://koara.lib.keio.ac.jp/xoonips/modules/xoonips/detail.php?koara_id=AA11236660-00000024-0

112

慶應義塾大学学術情報リポジトリ(KOARA)に掲載されているコンテンツの著作権は、それぞれの著作者、学会または出版社/発行者に帰属し、その権利は著作権法によって
保護されています。引用にあたっては、著作権法を遵守してご利用ください。

The copyrights of content available on the KeiO Associated Repository of Academic resources (KOARA) belong to the respective authors, academic societies, or
publishers/issuers, and these rights are protected by the Japanese Copyright Act. When quoting the content, please follow the Japanese copyright act.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


112

植物から近代庭園を問う
―「庭園史的記述の再構築」をめぐる試論

後藤　文子
副所長、文学部教授

1．植物の不在―美術史的記述の伝統と庭園
19 世紀末に近代学問として確立した美術史学の伝統にお

いて、自然の芸術的な形式である庭園は、建造物と同様の研
究方法に則って考察されるべき対象とみなされてきた。この
事実は美術史学の記述体系にもっとも端的に現れている。た
とえばドイツにおいては、少なくともかつて、美術史研究の
初学者がかならず手にした基本的なレファレンス入門書の一
冊、B．ヴィルク＝ミンク著『いかにして芸術学文献を見つ
けるか』（初版 1983 年、改訂第 3版 1992 年、ベルリン）がよい
例だろう。芸術研究の体系を示す本書において、周知のこと
ながら、「芸術ジャンル Kunstgattungen」の章で挙げられる
主要項目は「芸術保存・芸術政策」「芸術批評・芸術心理学・
芸術社会学」「図像学」と並んで、表現形式としては順に「建
築」「彫刻」「絵画」「グラフィックと挿絵」「工芸・古美術品・
デザイン」であり、庭園は、ここでは「庭園芸術 Garten-

kunst」として、あくまで主項目の一つである「建築」の下
位概念に位置づけられ、その用途・性格に応じた種別として
の「都市建築」「宗教建築」「城郭・宮殿建築」に続く最後に、
それらと同格的に項目立てされている＊1。
庭園の記述を建築のそれに準拠させるこうした伝統的な美

術史学の体系においては、一方で庭園デザイナー／庭園芸術
家の存在や彼らの手になる庭園設計案、庭園建築、園路・水
路、また、庭園に関わる美術史的な諸概念などが検討される
反面、実際に植栽された植物そのものや花壇については考察
対象とみなされず＊2、結果的に、庭園の歴史的記述における、
いわば「植物の不在」という事態をもたらしてきた。ひとた
び現実の庭園へと目を向けてみれば明らかなように、地域や
時代の様式はさておいて、そもそもそれはさまざまな植物が
植栽される生命的で環境的な自然的空間であって、それゆえ
に庭園の空間造形的なデザインにとっては本来、植物との直
接的な関係は切っても切り離すことができないはずであるに
も拘らず、である。
実際、地球上のどの原産地に由来する、いかなる種の植物

を、なぜ、幾種類、どの場所に、いつ、どれほどの数、どの
ような密度や配色でどう配置して植栽するのか。また、植栽
された後にそれらの植物はどのように手入れされ、育てられ
るのか ―。庭園に特有の美的な特性のみならず、植物の
形態学的・生理学的・生態学的な観点、あるいは時に経済学
や政治学の関心にまで波及するこうした根本的な問いかけ
は＊3、いずれも「植物」に向けられているのであり、これら
の問いかけと切っても切り離すことができないのが庭園デザ
インである。そうだとすれば我々は、方や植物の存在によっ



113

てはじめて成り立ち、植物によってこそその性格が規定され
る庭園それ自体の内実と、方やそれを歴史的に記述する体系
的な学問、これら双方の間に伝統的に横たわっている或る種
の乖離を認めないわけにはゆかない。このことは庭園史的記
述の本質に関わっている。本稿の以下では、植物の側から近
代美術・建築・デザインを再考する方途の模索に向けて、そ
のための芸術論的な背景を検討し、さらに庭園史的記述の前
提を確認する。

2．「庭園史的記述の再構築」と『中心の喪失』
それにつけても看過し得ないのは、庭園史研究をめぐる乖
離や矛盾を克服すべく、そうした事態を批判的に反省する一
部の庭園史学・園芸学・植物学等の研究者によって意欲的に
取り組まれてきた研究の実績である。それらは庭園にとって
の植物の意義を復権し、その存在を中心に据えた庭園史とし
て歴史的記述をまったく新たに再構築する企てであり、きわ
めて多様かつ重要な示唆に富んでいる。この学術的な取り組
みを 1990 年頃より首尾一貫して主導するドイツのヴィン
マー（Clemens Alexander Wimmer, 1959- ）は、徹底した文献学
的実証性を根拠として、たとえば次のように主張する。すな
わち、かつて歴史的過去において庭園設計に携わった者、い
わゆる庭園デザイナーの見地から捉えるなら、少なくとも
18 世紀後半、およそ 1770 年以降における彼らの営みは「芸
術」としてみなされるべきであり、同様の認識は、その後
20世紀を迎えて1960年頃まで妥当する。そうであるならば、
彼ら庭園デザイナーによってそのデザイン・プロセスで自ず
と意識化されていたに違いない、（先に挙げたような）植物を
めぐる具体的な知識と一つ一つの問いかけは、本来、庭園の
歴史的な考察とその記述に際してけっして度外視されるべき
ではない。むしろそれどころか、植物（＝生物）への問いか
けを芸術の根本に関わる問いとみなし、美術史的記述の視座
に取り込んでくる必然性を強く主張せざるを得ない、と＊4。
その上で、生命体である植物の視点から庭園史を新たに再
構築するヴィンマーらの意欲的な研究の蓄積を西洋近代美術
史研究へと引き寄せて、より広い芸術的な視座に照らしてみ
ると、そこでの成果がこと庭園研究に留まらず、実は、近代
の美術・建築・デザイン史的記述にとってもその再考を促す
きわめて本質的な示唆にほかならないという事実に気づかさ
れる。残念ながらこの着眼点そのものが、日本国内はもとよ
り欧米圏の西洋近代美術史研究においても、目下のところ十
分に共有されているとは言い難い＊5。しかし、そのような着
眼に必然性があるということについては、これから考察を進

めるための理論的な背景として、たとえばオーストリア出身
の美術史家ハンス・ゼードルマイア（Hans Sedlmayr, 1896-

1984）が第二次世界大戦後間もなくその著書『中心の喪失』
（1948 年）において、近代芸術が直面した時代的な状況に対
して展開した重要な文化批判的な議論をあらためて想起して
みれば、十分に確信されるだろう＊6。
よく知られているように、ゼードルマイアは『中心の喪失』

において、1770 年以降、20 世紀前半に至る、いわゆる「神
の喪失」に特徴づけられる「近代」の芸術的特徴を次の 7つ
の観点から検討し、総じて近代芸術の危機的様相を照らし出
した。すなわち第一に、芸術内部の諸領域はもとより、芸術
と他分野、人間の諸感覚、専門的分化が進む学問の諸分野、
国家主義的な人種の分離、人間と自然の関係に関わる「〈純
粋な〉諸領域の分離（純粋主義、孤立化）」であり、第二に、
合理性と非合理性、知性と感情、知性と衝動、信仰と知、心
と頭脳、肉体と精神、魂と精神、また、歴史主義と未来主義、
個人主義と集合主義など、つまりはあらゆる「諸対象を引き
離すこと（対極化）」が挙げられる。次いで第三として、彼
は「生命の金属化 Metallisch-Werden des Lebens」という独
自の表現を用いながら、有機素材ではなく、むしろ非有機的
な素材を多用する顕著な傾向にある近代建築を念頭に置いて
「非有機的なものへの傾倒」を指摘し、20 世紀は「未だかつ
てないほどに非有機的な諸要素を支配し、現実に有機的なも
のとどうすることもできないまま対立し、それを破壊し荒廃
させる」世紀であると定義づける。そしてこの有機性の否定
という問題を「大地からの乖離」と換言して説明するのが第
四の点だ。1770 年代以降に特徴的なこの様相は、新古典主
義時代の建築家クロード＝ニコラ・ルドゥーによる、従来の
垂直・水平性を否定した「球体建築」に顕著である一方、特
定の文化圏とは無縁な国際語として創案された人工的言語
（ボラピュク語、エスペラント語、イド語）の普及についても同
様の特性が指摘される。そして非有機的なものへの傾倒は、
非生物界の解明（物理学、化学、天文学）の進展を促すととも
に、深層心理学的な無意識や始原的な領域、すなわち意識化
される世界の「下方への衝動」を加速させる。これが第五の
点にほかならない。この傾向は、近代心理学が人間の内奥の
解明へと至るにつれて前人間的あるいは人間以外の存在（未
開人、精神病者、犯罪者、陶酔、夢、大衆、猿など）における心
理の解明へと向かう。ゼードルマイアはこれを「人間をこき
下ろすこと」として特徴づける。そして最後にシュルレアリ
ストをその典型例として名指しつつ、「超理性的なもの」と
「理性下的なもの」、すなわち「〈上〉と〈下〉の差異を止揚



114

すること」で、すでに第二に挙げられた「諸対象を引き離す
こと（対極化）」とは真逆の傾向、すなわち混沌へと向かう
志向が指摘されるのである＊7。総じて近代芸術の特性は、共
有の基盤としての「中心を外れ exzentrisch」たものとして
措定される＊8。
一連の考察を通して近代芸術をその危機性において批判的
に問うゼードルマイアだが、その議論は、近代の人間が有機
体的生命体としてのその存在基盤を喪失するという事態を明
るみに出していてもいる。そのため、彼が上述の検討のなか
で近代に顕著な非有機体性への強い志向を端的に示している
として例示した 20 世紀初頭の芸術作品は、人間にとっての
存在基盤の喪失と表裏一体な意味合いをもつ造形であるとみ
て差し支えないだろう。その一例が、まさしく非有機的な素
材であるセメントを用いて本来は有機的な存在である樹木を
象って庭に「植樹」されたモニュメンタルな彫刻群であると
いう事実は、本稿の関心にとってきわめて示唆的だ。すなわ
ちゼードルマイアによって名指しされたその作品とは、フラ
ンス出身の双子の彫刻家ジャン＆ジョエル・マルテル兄弟
（Jan Martel/ Joel Martel, いずれも生没年は 1896-1966）が、1925
年パリでのアール・デコ展に際して建築家ロベール・マレ＝
ステヴァンス（Robert Mallet-Stevens、1886-1945）の作庭にな
る《キュビスムの庭》に設置した幾何学的な 4躰の巨大彫刻
作品《セメント製樹木》（1925、図 1）である＊9。硬質で機械
的なロボットにも比することのできそうな姿をしたこうした
作品が、ゼードルマイア的な見方に基づいて、「中心を喪失
した近代」における芸術の危機性を、延いては人間の存在基
盤の喪失を象徴しているとみるならば、ここに考えうるそれ
らを生み出した芸術的な営みのおよそ対極に、我々は、有機
体的・生命的な存在である植物と直に関わり合う芸術家の営
みを措定することになるだろう。つまり「中心の喪失」とい
う一つの理論的な文脈に照らすなら、後者の営みはまさに、
人間と自然、また諸領域を「統合」（⇔純粋主義、孤立化、対
極化）し、生命を金属化するどころか、むしろ人間の意識と
身体的な活動を「有機的なもの」（⇔非有機的なもの）へと傾
注することで、より生き生きとした生命性の獲得を目指し、
人間存在を「大地へと引き戻し」（⇔大地からの乖離）、彼に
とっての生の現実を確認する営み以外の何ものでもない。換
言すればそれは、「中心の喪失」時代における「中心の回復・
復権」に向けた闘いに違いない。
その意味で、ゼードルマイアによってその危機性が指摘さ
れた前衛的な芸術作品の、まさに創り手である近代の画家達
が、実は、自邸の庭など彼らにとってもっとも親密な生活空

図１　マルテル兄弟《セメント製樹木》1925 年、パリ
［出典：Emmanuel Bréon, l’exposition des arts décoratifs 1925 naissance d’un style, 

Paris: Canopé - CNDP, 2007, p. 24.］

図２　 ムルナウの庭で鋤を手にするカンディンスキー（撮影：Gabriele Münter, 

1910-11 年頃）
Ⓒ Gabriele Münter- und Johannes Eichner-Stiftung［出典：Hubertus Kohle （Hrsg.）, 
Geschichte der bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7, Vom Biedermeier zum 

Impressionismus, München/ Berlin/ London/ New York: Prestel, 2008, S. 420.］



115

間で大地を耕し、植物に水を遣るなど、生命的な植物を育む
園芸的な営みに精を出していた事実は、当時撮影されたス
ナップショットに数多くとどめられており、単なる私的な余
暇活動の記録であるに留まらず、むしろそれ以上の意味にお
いて、あらためて注目される。ここに図版で紹介する 20 世

紀ドイツ表現主義の画家グループ「青騎士」のメンバー、カ
ンディンスキー（Wassily Kandinsky, 1866-1944）、ミュンター
（Gabriele Münter, 1877-1962）、 マ ッ ケ（August Macke, 1887-

1914）、あるいはベルリンのダダイストで、自邸の庭で多年
性植物の栽培に情熱を注いだことで知られるヘッヒ（Hannah 

図３　ムルナウの庭の手入れをするミュンター（撮影：Wassily Kandinsky, 1910年）
Ⓒ Gabriele Münter- und Johannes Eichner-Stiftung［出典：Ann Dumas, William H. 

Robinson, Cleveland Museum of Art, Royal Academy of Arts （eds.）, Painting the 

modern garden : Monet to Matisse, Exh.-Cat., London : Royal Academy of Arts, 2015, p. 

238.］

図４　近代芸術の苗に水を遣るマッケ（撮影：Gabriele Münter, 1912 年）
Ⓒ Gabriele Münter- und Johannes Eichner-Stiftung ［出典：Ann Dumas, William H. 

Robinson, Cleveland Museum of Art, Royal Academy of Arts （eds.）, Painting the 

modern garden : Monet to Matisse, Exh.-Cat., London : Royal Academy of Arts, 2015, p. 

23.］

図５　自邸の庭でフロックスの手入れをする晩年のヘッヒ（1971 年）
Ⓒ Fotos oder Privatbesitz Armin Orgel-Köhne［出典：Gesine Sturm, Johannes 

Bauersachs （Hrsg.）, Der Garten der Hannah Höch, Berlin: Stapp Verlag, 2007, S.48.］
図６　現在もベルリン市内に残る旧 H.ヘッヒ邸の庭（撮影：筆者、2015 年）



116

Höch, 1889-1978）は、そのほんの限られた事例に過ぎない（図
2-6）。

3．モダニズムの「総合芸術」再考の意義
ゼードルマイアは 20 世紀初頭のいわゆる「古典的近代 

Klassische Moderne」の同時代を生きた人である。その彼が
「中心の喪失」を唱えた芸術の没落という現象の対極には、
有機的で生気ある統合モデルとしての、たとえば大聖堂が措
定され、ゼードルマイアの思索はこれらを両極としてその間
で展開する＊10。この思考の図式を、本稿もやはり看過すべ
きではないだろう。つまり、すでにさまざまな歴史研究の領
域で議論されてきた関心事ではあるけれど、19 世紀後半か
ら 20 世紀初頭にかけてのヨーロッパ主要都市で、産業化に
よってもたらされた都市の疲弊や物質化、また人々の暮らし
の質そのものの深刻な劣悪化など、要するに「中心の喪失」
を招いた現実的な事態を契機として、芸術を生活の場に取り
戻し、両者を再統合する営みを通して感性的で豊かな生活の
回復を目指したモダニズムの「総合芸術 Gesamtkunstwerk」
は、その歴史的な重要性において軽視することができない。
とりわけドイツではそれが「生活改善 Lebensreform」の理
念を掲げて広範かつ具体的に実践された「改革運動 

Reformbewegung」と本質的に結びついた結果、人々の意識
は自ずと自分たちにとってもっとも身近で、生き生きとした
身体的かつ感性的な営みの場である建築空間、さらにそれと
分ち難く連続する周囲の環境世界へと向かい、そこから近代
的な感性にふさわしい新たな庭園が創出されることとなる。
そこにおいて特に重んじられたのは建築との調和的な一体性
であり、実際、作庭に携わった重要な担い手らは主に歴史主
義とそれに続く「古典的近代」の萌芽に重なり合うプロト・
モデルネ世代と呼ばれる建築家であった。 ムテージウス
（Hermann Muthesius, 1861-1927）、オルブリヒ（Joseph Maria 

Olbrich, 1867-1908）のほか、ベーレンス（Peter Behrens, 1868-

1940）、またシュルツェ＝ナウムブルク（Paul Schultze-

Naumburg, 本名 Paul Eduard Schultze 1869-1949）、テッセノウ
（Heinrich Tessenow, 1876-1950）、ボナーツ（Paul Bonatz, 1877-

1956）らが、その筆頭に挙げられる＊11。
問題なのは次の点であろう。すでにこれまでにも世紀転換
期の総合芸術を検討する数多ある美術史・建築史・デザイン
史研究は、彼らプロト・モデルネ世代の建築家が手がけた庭
園デザインを論じてきた。しかし概して世紀末様式的な
「アール・ヌーヴォー」や「ユーゲント・シュティール」概
念に依拠したそこでの記述にあっては、それこそヴィンマー

らによって真摯な批判の矛先が向けられてきた通り、生命的
な「植物の不在」を認めないわけにはゆかない。それゆえに
そうした従来のアプローチとはやや異なる視点から、むしろ
庭園という自然的な環境空間において大地に根ざして植物
（＝有機体）と交わる人間の営みへと目を向けよう。完成した
後の庭園の姿こそが問題化される「様式」以前に、何よりも
まず、作り手にとって「中心を回復・復権するプロセス」を
重視する視点を議論の軸にして、美術史的な観点からそこで
の記述を組み立て直すのである。先に示したカンディンス
キーらの写真は、まさにこの問いかけに等しい。
このように問いかけてみると、当時の建築家や芸術家らが

自身の芸術的な営みについて論じた制作論的エッセイの丹念
な再考を通して、あらためて、実に興味深い事実に気づかさ
れる。彼らは植物そのものに対してけっして小さからぬ関心
を寄せていたし、豊富で専門的な知識と植物栽培の経験を有
していたのである。しかもそれらが芸術制作を方向づける重
要な動機になっていた事実もわかる。具体的な検討は稿を改
めなければならないが、この見地から今後あらためて再考が
求められるのが、誰よりもまずモダニズムの建築家ペー
ター・ベーレンスの庭園論であろう。近代美術・建築・デザ
インの本質を植物（＝生命体）の側から問う可能性を模索す
る筆者の基本的な研究関心に基づいて、従来の視野から見落
とされてきた資料および事実関係を重視し、とくに植物に対
するこの建築家のきわめて具体的な眼差しと経験に光を当て
て資料を再読することで、彼の制作論的な関心のあり方を新
たに照らし出すことが期待される。

4．「植物利用」からみる庭園史と時代区分概念
そのための基礎的な前提づくりという意味でも、本稿の最

後に、そもそも植物を核として庭園史を記述するという研究
的アプローチが、美術史の伝統的な体系に基づく庭園史記述
と具体的にどう異なるのかについて確認しておく必要がある
だろう。
その一つの要点が、それぞれの地域や時代の庭園において
実際にどのような植物がいかに利用（受容）されたのかとい
う「植物利用 Pflanzenverwendung」の観点である。本研究
においては、あくまでもそれは庭園の文脈で問われるが、し
かし少し視野を広げて近年国内で新たに編まれた植物学事典
の記述へと目を向ければ、「普段の生活から文化活動まで」
「人間の社会生活において、植物とのかかわり合いはきわめ
て多様である」＊12 として、植物の受容が「社会」という章立
てのもとに多角的に論じられており＊13、これがれっきとし



117

た植物学の関心事であることを忘れるべきではない。
伝統的で理想主義的な庭園理論においては、兎角、庭園の
ための植物の選定は庭園芸術家その人の理念や思想に基づい
て差配されたと考えられがちであったが、ひとたび実践的な
植物利用の実態に目を向けると、実際には、それぞれの時代
の要請に合致した実用性、流行や趣向、また地域的な特性な
どと結びついたさまざまな外的要因によって庭園デザインが
多分に左右されていた事実が明らかになる。先行研究によれ
ば、たとえばルネサンス時代の大花壇には当時の花の収集家
らの情熱を満足させる目論みが如実に認められ、また、バ
ロック時代に成立するオレンジ栽培用の温室や庭園は、当
時、評判の高かったこの植物を広く披露する目的を担ってい
た。同様に 18 世紀バロック庭園は新たにアメリカからヨー
ロッパへ持ち込まれた樹木の植栽に効果的な配置図を特徴と
しているし、さらに 19 世紀に入り園芸用の植物品種が飛躍
的に増大して普及するにつれ、それらを披露するための専用
庭園が登場する。異国趣味的な植物によってデザインされた
毛氈花壇やヤシ栽培のための温室が造られるようになるのも
19 世紀的な特徴と言われる。そして 20 世紀を迎え、商業的
な園芸業者が栽培技術を向上させると、その恩恵を受けて栽
培可能となった色彩豊かな植物が庭一面の広がりとして植え
付けられ、比較的手入れの容易な多年性植物も好んで植栽さ
れるようになる＊14。これらの事実がいずれもその時々の植
物受容のあり方と表裏一体であるということは、あらためて
強調するまでもないだろう。
その一方で、こうした植物利用の実態を考慮して庭園史を
記述しようとすると、途端に直面する困難が自覚されてき
た。たとえば、植物利用のための異なる根本法則が同時代的
に並存している、あるいは、一人の庭園芸術家であっても多
様な植物利用の原理を応用して庭園デザインを実践している
など、単純に年代記的・発展史的な記述ができかねる事態で
ある。そのため先行研究は、「絵画史、建築史、音楽史、あ
るいは文学史にも比肩する庭園史」という意味で、各々の時
代・地域に特有な植物利用の基本原理に抵触せず、その実態
に適った歴史記述を模索した結果、近年ではこの領域の研究
者らが互いに共有する「時代区分概念」が了解され、定着し
ている。以下に確認する通り、それらはかならずしも美術史
における様式史的時代区分に合致しない＊15。

 すなわちドイツに関して、18 世紀末までの「ルネサンス
庭園 Renaissancegarten」（ca. 1550 年 -1648 年）、「バロック庭
園 Barockgarten」（ca. 1680-1740 年 ）、「 ロ コ コ 庭 園 

Rokokogarten」（ca. 1740-1770 年 ）、 そして「風景式庭園 

Landschaftsgarten」（ca. 1770-1830）はおよそ美術史的時代様
式区分の慣例に合致する一方、それに続く 19・20 世紀に登
場する庭園についてはその展開に特有の事情が考慮され
る＊16。
1830 年以降、およそ 1900 年頃までの庭園に顕著な二つの

傾向のうち、基本的には「歴史主義 Historismus」の原理と
同一視しうる ― かならずしも芸術様式に限定されるもの
ではないけれど ― のが、いわゆる「折衷主義的庭園 

Eklektischer Garten」である。これには風景式庭園、邸宅庭園、
養樹園、バラ園、シャクナゲ園、松・針葉樹園（ピネートゥム）、
アルプス庭園などさまざまな形式がある。それに対して、18
世紀に主張された自然を模範とする態度から徐々に遠ざかる
傾向にあった折衷主義への反動として、ふたたび自然への親
近性を重視したのが「現実主義的な植物利用 Realistische 

Pflanzenverwendung」と通称される立場である。これは 18
世紀に理想的風景画が模範とされたのとは異なり、むしろ近
代の自然科学、すなわち植物学や植物地理学の成果に呼応す
る態度を特徴とする＊17。
そして 20 世紀への世紀転換期、ちょうど 1900 年頃の庭園

は、成立契機として前述した改革運動の文脈と強く結びつい
ているため、すでに近年、慣例として「改革庭園 Reform-

garten」の概念のもとに論じられてきた。当時、いまだ名残
の見られた風景式庭園に代わる新たな庭園を模索したこの改
革庭園の取り組みには、大きく二つの異なる傾向が認められ
る。このうちいわゆる「自然庭園 Naturgarten」は、先行す
る 19 世紀の折衷主義的庭園／現実主義的庭園から原理的な
方向転換を図り、むしろ人間の主観に訴えて感受される「自
然らしさ Naturhaftigkeit」を希求する。それに対して、「建
築（家）庭園 Architektengarten/ Architekturgarten」は主に先
に言及したプロト・モデルネ世代の建築家によって牽引さ
れ、幾何学的で構築的な庭園の復権が目指された＊18。
とりわけ、今後再考されるべきベーレンスがこの改革庭園

における「建築（家）庭園」の展開に果たした重要性は、造
園活動の実践に先行してなされた理論的な提言から一歩、具
体的な実践へと踏み出した、まさにそうした実践家としての
建築家ら（ベーレンス、オルブリヒ、ロイガー、シュルツェ＝ナ
ウムブルク）の一人である点に認められる＊19。その場合、ベー
レンスらの実践に先行して改革庭園を理論的に主導した者と
は、改革教育運動の重要な美術史家・美術教育者でハンブク
ル・クンストハレ館長を務めたリヒトヴァルク（Alfred 

Lichtwark, 1852-1914）であり、詩人・文筆家として雑誌『デ
ア・クンストヴァルト』（1887 年創刊、ドレスデン、のちミュ



118

ンヘン）を主宰したアヴェナリウス（Ferdinand Avenarius, 

1865-1923）、また、建築家シュルツェ＝ナウムブルク、ムテー
ジウス、そして植物学者・文筆家・造園建築家シュナイダー
（Camillo Karl Schneider, 1876-1951）である。彼らが著した改革
庭園に関する主要なエッセイは、およそ1894年から 10年間、
つまり 1904 年にかけての時期に集中している＊20。
それに対して、ベーレンスら建築家が実践的に改革庭園に
着手する年としてエポック・メーキングな重要性をもつのが
1904 年でもある＊21。ベーレンスの造園活動に関して言えば、
限られた例外を除いて、それらは主に 20 世紀初頭の園芸・
芸術展覧会を実践の場として展開されたが、なかでも 1904
年の「デュッセルドルフ大園芸展 Große Gartenbauausstellung 

Düsseldorf」における作庭が彼の第一作目の近代庭園として
名高い事実は周知の通りである＊22。
植物利用を念頭に置いた庭園史的時代区分概念へと話を戻
そう。1900 年直後に登場し、ナチス時代を挟んだ後、第二
次世界大戦後にその盛期を迎えるのが、合理主義的な簡素さ
と単純さを特徴とする「モダニズム庭園 Moderner Garten」
である。「単純さと合目的性」を重視し、「対象の形式と内容
は素材と目的に合致すべき」との根本原理を明示した J．P．
グロスマンによるエッセイ「庭園芸術における近代性（モデ
ルネ）」（1905 年）は、この傾向における早期の庭園理論とし
て知られている。ちなみにこの中でグロスマンは、住宅に付
随する庭の目的として、それは「快適に過ごす場所であり、
多少なりとも戸外における住まいである」と規定した＊23（図

7）。改革庭園とモダニズム庭園の原理は、およそ 1970 年頃
まで主流であり続ける。

5．結び
従来の西洋近代美術史研究のアプローチが、植物という生
命的な存在をあくまでも芸術表現における造形的なモチーフ
として、あるいは芸術それ自体のアナロジーとして捉えてき
たのに対して、むしろ植物そのものの視点から近代の庭園
を、延いては美術・建築・デザインを問うことは、従来とは
まったく逆のベクトルを作動させる研究的な試みに違いな
い。それは一見すると突飛な発想に見られかねないが、しか
し人間がその存在基盤を喪失し、それまで円滑であった芸術
と自然との対応関係がもはや従来のようには成立しなくなる
状況を批判的に論じた「中心の喪失」論に着目してみると、
この議論を理論的な根拠として、植物から近代芸術を捉える
眼差しと交差させることで、近代の芸術家にとって大地や植
物（＝生命体）と積極的に交わる取り組みが「中心の回復・
復権」に向けた真摯で必然的な営みとして浮かび上がってき
た。その営みが芸術家の単なる余暇活動ではなく、むしろ芸
術制作にとって必然であり、またそれを規定する力でさえ
あったとすれば、植物から近代芸術を捉えるアプローチは、
近代の芸術家における制作論への問いかけとして近代芸術の
あらたな再考に繋がるはずである。

註

＊１　Barbara Wilk-Mincu, Wie finde ich kunstwissenschaftliche 

Literatur, 3. auf den neuesten Stand gebrachte Aufl., Berlin: 

Verlag Arno Spitz, 1992. 特に本書「目次」参照（頁記載なし）。 

＊２　Clemens Alexander Wimmer, Die Kunst der Pflanzen-

verwendung, in: Stefan Schweizer/ Sascha Winter （Hrsg.）, 
Gartenkunst in Deutschland. Von der Frühen Neuzeit bis zur 

Gegenwart, Regensburg: Verlag Schnell & Steiner, 2012, S. 

123-147, besonders S. 123.

＊３　Ibid., S. 123.

＊４　Ibid., S. 123-147, besonders S. 123.; Clemens Alexander 

Wimmer, Geschichte der Gartentheorie, Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft, 1989, S. 406-472.

＊５　近年、近代画家自身による園芸活動やそれへの関心を主

題とする研究的展覧会も開催されているが、研究アプロー

チとして明確に意識化され、共有されるには至っていない。

当該展覧会の図録および研究文献は次の通り：Jennifer 

Helvey, Irises. Vincent van Gogh in the Garden, The Los 

Angeles: Paul Getty Museum, Los Angeles, 2009.; Ann Dumas, 

William H. Robinson, Cleveland Museum of Art, Royal 

Academy of Arts （eds.）, Painting the modern garden : Monet to 

図７　 J.P.グロスマンによる住宅庭園（1907 年以前）
出典：Hermann Muthesius, Landhaus und Garten, München: Bruckmann, 1907.



119

Matisse, Exh.-Cat., London : Royal Academy of Arts, 2015.; 

Marina Ferretti Bocquillon, Paula Luengo, Gilles Chardeau 

（eds.）, Caillebotte. Peintre et jardinier, Exh.-Cat., Vanves: 

Coédition Hazan, 2016. 

＊６　Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. 

und 20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit, 

Salzburg: Otto Müller Verlag, 1948. （邦訳：ハンス・ゼード

ルマイヤー著、石川公一・阿部公正共訳『中心の喪失―

危機に立つ近代芸術―』、美術出版社、1965 年。）

＊７　Sedlmayr （1948）, Ibid., S. 145-150.

＊８　Ibid., S. 150.

＊９　Ibid., S. 147. 当該箇所におけるゼードルマイアの指摘はや

や曖昧で、「マレ＝ステヴァンスのコンクリート製樹木」と

記述されているが、実際には筆者が本文に記した通り、彫

刻作品はマルテル兄弟の手になり、それが設置された庭園

をマレ＝ステヴァンスが作庭している。

＊10　Maria Männig, Hans Sedlmayrs Kunstgeschichte. Eine 

kritische Studie, Köln/ Weimar/ Wien: Böhlau, 2017, S. 12.

＊11　これに関しては、以下を参照のこと。後藤文子「植栽建

築家をめぐる「気象芸術学」試論―チャールズ・ダーウィ

ンからミース・ファン・デル・ローエへ」、『哲学』（三田哲

学会・査読）第 131 集、2013 年 3 月、181-203 頁；同「造

園植栽家フェルスターをめぐる「〈近さ〉の交信」「〈遠さ〉

の交信」―モダニズム建築と天体観測と気象芸術学」、

『Booklet（ブックレット）』（慶應義塾大学アート・センター

研究紀要）第 22 号、慶應義塾大学アート・センター、2014

年 3 月、115-144 頁、特に 117-118 頁。

＊12　日本植物学会編『植物学の百科事典』丸善出版株式会社、

2016 年、701 頁。

＊13　日本植物学会（2016 年）（註 12）、701-749 頁。

＊14　Wimmer （2012） （wie Anm. 2）, S. 124.

＊15　Ibid., S. 124-125.

＊16　Ibid., S. 125-132.

＊17　Ibid., S. 132-136.

＊18　Ibid., S. 136-141. 改革そのものについては、今日「庭園芸

術改革 Gartenkunstreform」の概念のもとに論じられるのが

通例である。なお、「庭園芸術の改革 Reform der Garten-

kunst」についてはW.ボーグラーがすでに 1905 年に、また

「庭園改革　Gartenreform」の概念については L. ミッゲが

1913 年に、それぞれ以下の著作において論じている。

Wilhelm Bogler, Reform der Gartenkunst, Leipzig: Hachmeister 

& Thal, 1905. ; Leberecht Migge, Die Gartenkultur des 20. 

Jahrhunderts, Jena: Diederichs, 1913. 

＊19　Gisela Moeller, Peter Behrens und die Reform des Haus-

gartens, in: Rheinische Heimatpflege. Mitteilungen des 

Rheinischen Vereins für Denkmalpflege und Landschaftsschutz 

e.V. u. des Verschönerungs- Vereins für das Siebengebirge, Vol. 26, 

Nr. 4, Oktober/ November 1989, S. 241-255, besonders S. 243. 

＊20　Ibid., S. 243.

＊21　Ibid., S. 243. 

＊22　これ以後、ベーレンスが手がける主要な「建築（家）庭園」

は「北西ドイツ芸術展 Nordwestdeutsche Kunstausstellung 

in Oldenburg」（オルデンブルク、1905 年）、「ドイツ芸術展 

Deutsche Kunstausstellung Köln」（ケルン、1906 年）、「マ

ンハイム大園芸展 Große Gartenbau-Ausstellung Mannheim」

（マンハイム、1907 年）を会場として実現する。

＊23　Wimmer （2012） （wie Anm. 2）, S. 141.


